
 
Шаталов-Давыдов Д.Ю. 

 

 

96

УДК: 130.2:62 
 
 
 
 
 
 
 
 

Шаталов-Давыдов Д.Ю.  

NON-HUMAN ECOLOGY:  
ЭКОКРИТИЦИЗМ И НОВАЯ ОНТОЛОГИЯ ОБЪЕКТОВ1,2 

ННГУ им. Н.И. Лобачевского, 
Нижний Новгород, Россия, korvet_nn@list.ru. 

 
Аннотация. В статье обсуждается современное состояние экокритицизма 

(environmental criticism), стремящегося переосмыслить отношения «человек – 
окружающая среда» с учетом произошедших изменений в социальных науках. 
Эти изменения связаны с освобождением объектов от власти «отражения», репре-
зентации в сознании, и наиболее влиятельными здесь являются работы 
Ф. Гваттари, Г. Хармана, Б. Латура и др. При применении данных концепций про-
исходит освобождение окружающей среды от привилегированного взгляда чело-
века и, как следствие, рождается non-human ecology. Последовательно освещают-
ся следующие вопросы: 1) как можно определить non-human онтологию и в чем 
ее отличие от более традиционных для экокритицизма концепций; 2) на каких 
принципах она строится и каковы последствия применения данных принципов 
для философии (в качестве методологического базиса берется онтология 
Г. Хармана); 3) каков возможный эффект и применение онтологии объектов для 
переосмысления отношения «человек – окружающая среда» (в качестве примера 
рассматривается творчество композитора Д.Л. Адамса, последовательно приме-
няющего рассмотренные принципы данной онтологии в своей музыке). Делается 
вывод, что данный подход нашел свое плодотворное применение в современном 
искусстве, расширяющем понятие окружающей среды до соединения (вплоть до 
неразличимости) природы, технологии и искусства и при этом снимающем поня-
тие формы (в рассмотренных в статье примерах форма задавалась либо опера-
циональной математической структурой, либо операциональными механизмами 
выделения розового шума). 
                                           

1 © Д.Ю. Шаталов-Давыдов, 2019 
2 Исследование выполнено при финансовой поддержке РФФИ в рамках 

научного проекта № 18–011–00335. (Acknowledgments: The reported study was 
funded by RFBR according to the research project № 18–011–00335). 



Non-human ecology: 
Экокритицизм и новая онтология объектов 

 

 

97

Ключевые слова: экокритицизм; инструмент-бытие; объект; объектно-
ориентированная онтология; окружающая среда. 

Поступила: 13.05.2019                                   Принята к печати: 17.06.2019 
 
 

Shatalov-Davydov D.Yu. 
Non-human ecology: Ecocriticism and new object ontology 

NNSU n.a. N.I Lobachevsky, 
Nizhny Novgorod, Russia, korvet_nn@list.ru. 

 
Abstract. The article deals with the modern state of ecocriticism (environmental 

criticism) aimed at rethinking human-environment relations taking into account current 
changes in social science. Those changes are connected with the release of objects from 
the power of «projection», mind representation. The most influential in the field are the 
works of F. Guattari, G. Harmann, B. Latour, etc. By applying those concepts we re-
lease the environment from the privileged view of the Human, which results in the 
emergence of the non-human ecology. The paper highlights the following issues:  
1. How can we define non-human ecology and how is it different from more traditional 
concepts? 2. What principles does it rest upon and what does the application of these 
principles result in for philosophy (G. Harmann’s ontology is taken as a methodological 
basis)? 3. What are the possible impact and implications of object ontology for the  
rethinking of human-environment relations (works of composer J.L. Adams are taken 
as an example. He applies highlighted principles of this ontology in his music)? To sum 
up, this approach finds it implementation in modern art which broadens the concept of 
environment up to the merging of nature, technology and art into an integral whole and 
removes the importance of form (in analyzed examples form is given either by mathe-
matical structure or operational mechanism of getting pink noise). 

Keywords: ecocriticism; instrument-being; object; object-oriented ontology; 
environment. 

Received: 13.05.2019                                             Accepted: 17.06.2019 
 
 

Введение 
 
Конец ХХ в. принес с собой повышение общественного 

внимания к проблемам экологии, ряд глобальных экологических 
инициатив, реализация которых контролируется ООН (Декларация 
тысячелетия, Киотский протокол, программы по озеленению и др.). 
Это, в свою очередь, повлияло и на изменение философского осмыс-
ления традиционных проблем философии природы, а также привело 
к ее реактуализации как по линии переосмысления отношений 
«человек – окружающая среда», так и по линии освобождения ок- 



 
Шаталов-Давыдов Д.Ю. 

 

 

98

ружающей среды от влияния человека. В настоящей статье плани-
руется рассмотреть экокритицизм в качестве метода берущий под-
ходы спекулятивных реалистов (Мортон, Де Ланда, Харман и др.) и 
частично Бруно Латура, связанных с освобождением объектов от 
власти репрезентации в сознании. 

Мы планируем последовательно осветить следующие вопросы. 
1. Как можно определить non-human онтологию. 2. На каких прин-
ципах она может быть построена, и каковы последствия применения 
данных принципов для философии. 3. Каков возможный эффект и 
применение онтологии объектов для переосмысления отношения 
«человек – окружающая среда». 

Очевидно, что non-human отсылает нас к выработке такой 
экологической стратегии, которая бы попыталась вырваться из 
оков дуализма человек – природа, физистехне, и освободиться от 
традиционных, приписываемых экологической проблематике об-
разов (например, связи экологии с зеленым цветом). Однако сна-
чала необходимо рассмотреть, имеется ли вообще в истории фило-
софии природы обозначенная связь «человек – природа». 

Рассматривая различные концепции в рамках философии 
природы, можно прийти к двум основным моделям – синкретиче-
ской и дуалистической. Синкретическая модель, корнями уходящая 
к представлениям досократиков, утверждает единство человека, 
природы, Космоса, требует возвращения хозяйственной деятельно-
сти человека к естественным границам. В новоевропейской фило-
софии к ярким представителям можно отнести Руссо и Шефтсбери, 
в XX в. – Вернадского, Т. де Шардена и др. Дуалистическая – пред-
полагает разделение природного и технического (фьюзис и техне), 
субъекта и объекта. Кантианская система достаточно точно 
оформляет данный подход, обозначая, что природа есть оформ-
ленная система взаимообусловленных явлений, постигаемая при 
помощи средств инструментального разума, в то время как транс-
цедентальное единство и неразличимость – источник этого про-
цесса [Кант, 2007]. Знаменитую теорию постава Хайдеггера, изла-
гаемую в «Вопросе о технике», тоже можно отнести ко второй 
модели: в ходе развития природное поставляется техническому, 
становясь функцией технического, что в итоге приводит к постав-
лению человека техническому объекту с полным снятием с него 
сакрального, таинственного. 



Non-human ecology: 
Экокритицизм и новая онтология объектов 

 

 

99

Анализируя деятельность экоактивистов и энвайронмента-
листов с середины XX в., важно подчеркнуть, что как Римский 
клуб, так и «Пределы роста», доклад Брунтланд, декларация Рио, 
Декларация тысячелетия и т.п. работы, предпринимавшиеся в рам-
ках выработки экологически дружественной экономики, вполне 
укладываются в обозначенные схемы – экологи обозначают 
имеющуюся в «грязной» экономике дуалистическую природу от-
ношений «человек – окружающая среда», где окружающая среда 
представляет собой набор отчуждаемых ресурсов для хозяйствен-
ной деятельности человека, и требуют замену «грязной» модели на 
«чистую», которая предполагает учет экологических ограничений 
на использование ресурсов окружающей среды (в границах ее ес-
тественного восполнения). Таким образом, данный подход также 
дуалистический и, не побоимся этого слова, сильно антропоцен-
трический, акцентуирующийся на деятельности человека как 
творца и разрушителя окружающей среды. 

В предлагаемой статье мы рассмотрим набирающее силу на-
правление, предлагающее освобожденный от человеческого отно-
шения взгляд на окружающую среду. Важно отметить, что мето-
дологическим основанием такого подхода послужил комплекс 
работ, обосновывающих «освобождение объектов от человека» 
(таких как исследования Б. Латура, Г. Хармана, Ф. Гваттари и др.). 
Поскольку три обозначенных выше автора сильно различаются по 
используемым методам, мы остановимся на подходе Г. Хармана 
(тем более что его использует один из авторов рассматриваемого 
нами направления – Тимоти Мортон [Morton, 2013]). 

 
 

Новая онтология объектов 
 
Взгляды Хармана во многом сформированы его аналитикой 

инструмент-бытия, которую, в свою очередь, он берет из свобод-
ного прочтения онтологии объектов Хайдеггера. Всего существует 
две модели онтологии объектов, развиваемых философом, – ран-
няя, представленная в «Бытии и времени», и модель четверицы 
1950-х годов, представленная в работе «Вещь». В целях настоящей 
статьи рассмотрим обе. 

Известное рассуждение Хайдеггера из «Бытия и времени» о 
принципиальной потаенности вещи сознанию являет собой пер-



 
Шаталов-Давыдов Д.Ю. 

 

 

100

вую четверицу. Сознание сталкивается не с объектом, а с полезной 
функцией данного объекта – то, что называется подручностью (zu-
handen). Попытка схватывания бытия вещи производится в нега-
тивной форме – вещь раскрывается как неподручная в своей на-
личности – тогда, когда исполняемая ей функция не может более 
быть осуществлена (сломанность). В таком случае вещь оказыва-
ется выведенной из подручности присутствию, обнаженной в сво-
ей наличности, в своем вот. Однако наличность вещи (verhanden) – 
вовсе не то, что она есть, это ее негативное, скорее то, что она бо-
лее не есть. Так кости – это дефектный модус человека, его налич-
ность, однако подлинность бытия данного дефектного модуса во-
все не влечет за собой какого-либо знания о человеке, более того, 
именно в костях как раз человек и не содержится, кости это «не-
есть человека». Данное рассуждение раскрывает второй полюс: 
сокрытое – явленное. Вещь оказывается явлена в своей подручно-
сти, той своей частью, которая может быть использована (tool-
being). И при том она пребывает сокрытой в своей глубине, в своей 
essencia. И точно так же в наличности вещи (например, сломанный 
телефон) оказывается явлен дефектный модус вещи (негативное ее 
функции, телефон, который не может звонить), но ее положитель-
ное бытие оказывается сокрыто за этой негативностью (вещь более 
не есть то, что она есть, она снята, сломана, другая) [Хайдеггер, 
2002, с. 83–88]. Таким образом, Хайдеггер в своей четверице рису-
ет две оси напряжений: сокрытое – явленное, наличное – подруч-
ное, по которым производится исследование вещи, при этом вся-
кий раз при выявлении чего-то о вещи, что-то о ней оказывается 
сокрыто. Так Хайдеггер демонстрирует принципиальную невоз-
можность присутствия раскрыть подлинное бытие объекта непо-
средственно, требуя, при попытке сказать истину о вещи, учиты-
вать все четыре полюса, в котором она одновременно пребывает 
как подручная-наличная-явленная-сокрытая. В какой-то мере это 
даже развитие мысли Парменида (в то же время нещадно крити-
куемого Хайдеггером за закрытие вопроса о бытии в пользу про-
блемы того, что познает это бытие), который применительно к 
объектам формулирует два типа высказываний – высказывание 
истинное (сокрытое наличное), доступное мудрецам, и высказыва-
ние обыденное, доступное кому угодно и согласующееся с нашим 
восприятием (явленное подручное). 



Non-human ecology: 
Экокритицизм и новая онтология объектов 

 

 

101

Второй вариант четверицы Хайдеггер приводит в своем док-
ладе «Вещь», облекая ее гельдерлинскими поэтическими форму-
лировками – земля-небо – божества-смертные. Пытаясь устранить 
вечно ускользающую неявленность вещи, характерную для первой 
своей схемы, он задается целью рассмотреть вещь как вещь:  
«В чем коренится эта неявленность вещи как вещи? <…> Что же 
тогда такое вещь как вещь, если ее существо пока еще не смогло 
явиться?» [Хайдеггер, 1993, с. 319]. Рассуждение о четверице яв-
ляет собой способ представить вещь, которая в различных формах 
дана сознанию, но при этом эти формы заслоняют собой вещь 
(чаша как пустое пространство, наполненное воздухом, в котором 
наливаемое вино вытесняет воздух, однако во всем этом нет сущ-
ности чаши). Интерпретация данного рассуждения Хайдеггера 
представляется важной для задачи составления онтологии вещи 
(на примере рассуждения о полной чаше). Смысл вещи раскрыва-
ется как «односложенность четырех» – соединением всех четырех 
полей, которые совместно и позволяют сказать о подношении 
полной чаши вина [Хайдеггер, 1993, с. 321]. Новая четверица рас-
крывается как отношения между явленным-сокрытым, единым-
многим. Так земля, даруя возможность вещи быть, посредством 
своих тайных процессов, происходящих в глубине – это сокрытое 
единое, в то время как небеса – это явленное многое, они выявля-
ют то, что сокрыто в глубине земли, позволяют ему появиться:  
«В подносимой воде присутствует источник. В источнике присут-
ствует скала, в ней – темная дрема земли, принимающей в себя 
дождь и росу неба. В воде источника присутствует бракосочетание 
неба и земли» [Хайдеггер, 1993, с. 320]. Вторая пара отношений – 
это множество тайных посланий божеств («Содержимое чаши – 
напиток, жертвуемый бессмертным богам. Подношение чаши с 
напитком богам – подношение в собственном смысле. В подноше-
нии посвящаемого напитка льющая чаша являет себя как подно-
шение дара. Посвященный богам напиток есть то, что, собственно, 
именуется словом “возлияние”: жертвоприношение») и единст-
венность явленности смертности («подношение чаши есть питье 
для смертных» [Хайдеггер, 1993, с. 320]). Так Хайдеггер объеди-
няет два онтологических полюса – традиционный натурфилософ-
ский единое-многое и выявленный в ходе анализа подручности-
наличности в «Бытии и времени» полюс явленное-сокрытое. Ска-
зать что-то о вещи тогда означает сказать что-то о ее глубине, о ее 



 
Шаталов-Давыдов Д.Ю. 

 

 

102

тайне, потаенности, множестве тайных посланий, которыми она 
себя может связать с миром, и о ее физических причинах проявле-
ния и практической цели использования. Мы видим, как напряже-
ние первой четверицы (подручное-наличное) переходит во вторую, 
при этом целью здесь Хайдеггер видит выявить истину о вещи, 
раскрываемую в обозначенном единстве четырех. 

Представленный выше анализ четверицы Хайдеггера, ут-
верждающий, что раскрытие вещи – это раскрытие всех видов от-
ношений с ней, позволяет обратиться к последующей разработке 
данной мысли в онтологии Грэма Хармана, который, со своей сто-
роны, дорабатывает модель Хайдеггера и убирает ее некоторую 
поэтичность. Ключевым для Хармана является открытие Хайдег-
гером инструмент-бытия. Мост представлен не только в своей 
подручности – как инженерное сооружение для перехода через 
реку, но и как натяжение болтов, гаек и прочих конструктивных 
элементов (наличность), при этом в достаточной степени свобод-
ных друг от друга (настолько, насколько наличный мост свободен 
от подручности моста). С точки зрения Хармана, ключевая ошиб-
ка, которую делают многочисленные читатели Хайдеггера, заклю-
чается в принижении роли подручности и закрепления только за 
Dasein статуса единственного механизма приведения в подруч-
ность. Действительно, молоток может являться подручным только 
для руки, намеревающейся использовать его, и будет совершенно 
бесполезен в мире, лишенном каких-либо рук. Но даже в таком, 
бесчеловеческом прочтении молоток оказывается подручен по-
верхности, на которой он покоится и с которой пребывает в каких-
либо отношениях, а связи объектов, его составляющих, и приводят 
к его возможности быть как подручный, т.е. поставленный чему-
либо еще (быть покоящимся на столе). Ключевая ошибка Хайдег-
гера, по мысли Хармана, заключается в том, что обнаруживая ха-
рактеристику бытия – инструмент-бытие – он в то же время отдает 
привилегированный статус только Dasein, способному своей дея-
тельностью его изменять. Хотя на самом деле тот же молоток, 
которому рука не придает никакой цели (нет никакой руки),  
по-прежнему существует и своим существованием влияет на су-
ществование поверхности стола (однако уже не оказывает влияния 
на существование гвоздей). 

Очевидно, эта онтология обладает той же слабостью, что и 
хайдеггерианская, – она ничего не может сказать о «реальном» 



Non-human ecology: 
Экокритицизм и новая онтология объектов 

 

 

103

бытии вещей, более того, сама наличность вещи в какой то степе-
ни элиминируется – каждая вещь всегда является подручно / налич-
ной. В связи с этим приведем современную версию мифа о пещере. 
Допустим, что наш узник прикован к машине, которая полностью 
обеспечивает все его жизненные функции. То есть он не знает ни 
голода, ни холода, все его первичные и вторичные желания удов-
летворяются. С течением бесконечно долгого времени машина по-
степенно ломается – ее системы все более становятся дефективны. 
По мере отмирания функций машины прикованный к машине че-
ловек сталкивается с тем, что ряд его потребностей, до того удов-
летворяемых автоматически, перестает удовлетворяться и, соот-
ветственно, он начинает испытывать все больший дискомфорт.  
В конце концов машина оказывается налична для него в момент 
своей полной поломки – когда прикованный к машине человек от-
крывает (Ereignis) свое существование и существование сломанной 
машины и обнаруживает свою свободу [Harman, 2002, с. 88–89]. 
Dasein здесь предстает частью бытия и, будучи бытием, полно-
правно вовлечено в общение с молотками, гвоздями, машиной, 
традициями и ценностями [Harman, 2002, с. 131]. 

В более поздних работах Харман развивает идею инстру-
мент-бытия, добавляя к четверице Хайдеггера дополнительные 
связи. Онтография (а именно так предлагает назвать дисциплину, 
занимающуюся созданием разнообразных формул отношений ве-
щей Харман) представляет четыре типа напряжений (доработанная 
схема четверицы Хайдеггера), три типа излучений и три типа со-
единения. Четыре полюса напряжений (или доработанной четве-
рицы) следующие: пространство, время, эйдос, сущность. Про-
странство – сокрытый реальный объект и явленное чувственное 
качество, время – чувственный объект и чувственное качество, эй-
дос – чувственный объект и реальное качество, сущность – реаль-
ный объект, реальное качество [Харман, 2015, с. 100–103]. При 
этом сущность по-прежнему оказывается изъята из любого досту-
па, так как о реальном объекте возможно говорить только опосре-
дованно, так как это отношение не является частью опыта (что 
объект, что его качества (реальные) оказываются всегда изъяты из 
опыта. Что еще более интересно, реальный объект – всегда единица, 
некоторое единство, целостность, в то время как его качеств – не-
сколько. Харман в качестве примера приводит в качестве объекта 
Юпитер, окруженный множеством спутников. При этом предпола-



 
Шаталов-Давыдов Д.Ю. 

 

 

104

гается, что реальный объект не имеет собственных, отделимых от 
него сущностных свойств (в противном случае он не был бы цело-
стностью, единичностью, монадой), следовательно, реальные ка-
чества присваиваются, прикрепляются ему посредством некоторо-
го медиатора (Харман называет этот процесс «аллюр») [Харман, 
2015, с. 106]. В качестве примера такого посредничества можно 
привести аллюр между пространством RO-SQ (реальный объект – 
чувственное качество), где посредством сенсорной стимуляции 
задается нечто пространственное как необходимо реальное для 
существования данного чувственного качества, прикрепленного к 
реальному объекту, и эйдоса, где между объектом-в-сознании 
(чувственным объектом) и реальным качеством проясняется ре-
альное качество, что, в свою очередь, позволяет установить аллюр 
между реальным объектом и его качеством, поскольку идею чет-
верицы, неотделимости всех отношений для схватывания сущно-
сти вещи Харман не только сохраняет от Хайдеггера, но и развивает 
(не ограничиваясь лишь присвоением новых наименований и установ-
лением отсылок к авторам, делавшим акцент на том или ином элемен-
те четверицы, в случае сущности речь идет, конечно, о Лейбнице). 

Затем четверица расширяется, к ней добавляется еще шесть 
связей (реальный объект – реальный объект, чувственный объект – 
чувственный объект, реальное качество – реальное качество, чувст-
венное качество – чувственное качество, реальный объект – чувст-
венный объект, реальное качество – чувственное качество) и здесь 
возникает соблазн утверждать, что Харман говорит о принципи-
альной возможности установления связей чего угодно с чем угод-
но. Важно обозначить, что в некоторых случаях данная связь явля-
ется опосредованной наличествованием какой-либо иной связи, 
предшествующей данной (так устанавливается, например, связь 
между реальным объектом и реальным качеством в вышеприве-
денном примере). Однако установление связи между любыми объ-
ектами, та точка зрения, что отношения горы и камня столь же зна-
чимы, как отношения между Менделеевым и химическими 
элементами, возможно при условии понимания того, какие еще 
отношения входят в данные отношения – Харман в общем-то со-
храняет идею Хайдеггера о «единстве четырех», только в данном 
случае речь идет о единстве десяти, где ни одно из отношений не 
становится более привилегированным чем остальные, более того, 



Non-human ecology: 
Экокритицизм и новая онтология объектов 

 

 

105

его прочтение (регистрация) оказывается возможно за счет суще-
ствования остальных девяти. 

 
 

Возможности применения принципов  
новой онтологии объектов в экокритицизме 

 
Появление новых онтологий объектов позволило ряду ис-

следователей приступить к переосмыслению традиционных воз-
зрений в экокритицизме. Интерес представляет, например, книга 
Буэла «Будущее энвайронмент критицизма» [Buel, 2005] (рассмат-
ривает слияние этики, искусства, политики и окружающей среды) 
и проект Prismatic ecology – сборник статей, написанных ведущи-
ми авторами в области экокритицизма (под ред. Джефри Коэна) 
[Cohen, 2013], которые объединены вокруг идеи цветов радуги и 
различных образов окружающей среды, возникающей с домини-
рованием того или иного цвета спектра. Основной атаке, само со-
бой, подвергается устоявшийся образ окружающей среды, как свя-
занный с «зеленым». 

Однако нас интересуют возможности применения новой он-
тологии к данной области и последствия этого применения. Для 
этого рассмотрим несколько примеров. Обратимся к достаточно 
развернутому примеру, приводимому Джефри Коэном в статье 
«Экологическая радуга» [Cohen, 2013], с нашими дополнениями и 
интерпретациями. Способность человека к манипулированию объ-
ектами и изменению окружающей среды не вызывает сомнения. 
Ярким примером такой способности является создание принципи-
ально новых объектов – в виде художественного творчества. В ка-
честве примера можно рассмотреть процесс создания картины 
(Коэн приводит картину Джеймса ле Палмера «Цвет»). На картине 
изображен художник, приступающий к написанию картины. Перед 
ним выставлены краски, представленные в соответствии с тради-
ционным средневековым символическим порядком, и белое полот-
но, символизирующее начало Творения. Хайдеггер забрал у жи-
вотных, камней, растений данную способность, оставив ее только 
за Dasein, ответственного за zuhanden – подручный модус вещи. 
Может ли река, в свою очередь, изменять окружающую среду, т.е. 
делать что-либо подручным для себя? Может ли река стать своего 
рода тоже «художником»? 



 
Шаталов-Давыдов Д.Ю. 

 

 

106

Рассмотрим пример Миссисипи – крупнейшей водной арте-
рии Северной Америки. Существует естественный процесс – 
авульсия (блуждание дельты), который заключается в том, что в 
нижней Миссисипи накапливаются наносы, которые раз в 1000 лет 
приводят к смене дельты – вода поднимается и находит более ко-
роткие пути в залив. При этом старое русло зарастает и превраща-
ется в байю. За последние 5000 лет берег Луизианы продвинулся в 
сторону залива на 25 км. Мы видим, что река влияет на объекты, 
делает подручными себе глину и все материалы, попадающиеся ей 
в процессе прокладывания своего русла. Конечно, это процесс 
значительно различающийся и по времени и по сути с написанием 
картины, но тем не менее река в рамках отношений с различными 
природными и геологическими объектами приводит к значитель-
ному изменению окружающей среды (расширение дельты, затоп-
ление определенных регионов, заболачивание, изменение экоси-
стемы и пр.). При этом данный процесс может оказаться и 
разрушительным – примером чему служит борьба Нового Орлеана 
с рекой, продолжающаяся более 200 лет. Новый Орлеан возник как 
экономически важный порт, соединяющий крупнейшую реку с мо-
рем, но за годы его существования авульсия подняла уровень воды, 
и город оказался ниже уровня моря. Система защитных дамб, дре-
нажей и перемычек, созданная вокруг Нового Орлеана, защищает 
город от затопления, однако ураган «Катрина» 29 августа 2005 г. 
разрушил часть дамб, приведя к крупнейшему и катастрофическо-
му наводнению (в США был объявлен режим чрезвычайной си-
туации). 

Возможно ли каким-то образом попытаться мыслить отно-
шение «человек – окружающая среда» не катастрофически, вне 
дискурсов, связанных с консервацией (сохранение стабильности 
окружающей среды ввиду негативного воздействия человека, от-
чуждающего ресурсы под свои хозяйственные нужды) или адапта-
цией (подстраивание человека, его хозяйственной деятельности, 
инфраструктуры к чрезвычайным ситуациям, вызванным измене-
нием климата). Одну из таких попыток предпринимает в своем 
творчестве композитор и экоактивист Джон Лютер Адамс, пере-
ехавший в Аляску, поскольку она стала источником вдохновения 
для его творчества. 

В рассмотренных выше примерах нас интересовала среда 
(или контекст), в которой выделялся или с которой взаимодейст-



Non-human ecology: 
Экокритицизм и новая онтология объектов 

 

 

107

вовал объект. При этом объект никак не может быть отчужден от 
среды: художник, изображенный как художник, собирающийся 
рисовать на полотне, – уже помещен в среду, воды Миссисипи 
приводящие к авульсии – уже есть та среда, которая производит 
авульсию. Инструмент-бытие одновременно обладает двумя моду-
сами – «быть как нечто специфическое» и «быть как быть вооб-
ще». Очень отчетливо данная схема просматривается в ряде работ 
Адамса. 

В качестве примера рассмотрим его инсталляцию в Музее Се-
вера (Аляска): A Place Where you go to Listen [1]. Композиция пред-
ставляет собой инсталляцию в реальном времени: с пяти метеороло-
гических станций Центра Аляски о предупреждении землетрясений 
и со всех метеорологических станций Аляски поступают данные в 
режиме реального времени, которые затем переводятся в звук через 
фильтры розового шума (розовый шум – это белый шум за вычетом 
высоких частот, в результате производится «естественный» шум 
среды, ветра, волн и прочего). Таким образом, струнные, ударные и 
прочие инструменты оркестра приводятся в действие при помощи 
современной аппаратуры метеорологии и компьютерной обработки 
этих данных, на выходе выдавая эмуляцию звуков среды при помо-
щи оркестра. Так искусство оказывается встроено в среду – барабан 
и скрипка становятся такой же частью экспозиции, как крики птиц 
или айсберг, а сама экспозиция представляет собой нечто иное, как 
помещенную в форму музея естественную среду Севера. На сбор 
данных оказывают влияние такие факты, как ритмы дня и ночи, фа-
зы луны, погодные условия, сеймические данные о магнитном поле 
Земли. Произведение раскрывается в соответствии с естественным 
ритмом – изменение музыки может происходить в течение часов 
или дней, в зависимости от обозначенных выше факторов. Машина, 
фильтрующая шум, встроена в программы обработки данных цик-
лов дня / ночи, в погодную программу и прочее, которые в своей 
совокупности формируют машину, имитирующую окружающую 
среду, основанием которой является сама окружающая среда. При 
этом представленность данной инсталляции как объекта искусства 
отделяет цифровую версию окружающей среды от натуральной  
версии, но не жестко, а мембранообразно (как метафора осмоса Гват- 
тари [Guattari, 1995], через который Хаос и Космос взаимопросачи-
ваются друг в друга, где ризома, в своей хаотичности, имеет потен-
цию стать Космосом). С одной стороны – инсталляция отдельный 



 
Шаталов-Давыдов Д.Ю. 

 

 

108

объект, с другой стороны – это форма представления окружающей 
среды как если бы представление окружающей среды было очище-
но от восприятия человека, наконец, сама технология подразумевает 
осмос – данные, поступающие от окружающей среды, постоянно 
обновляются – реальная окружающая среда, схватываемая при по-
мощи технических средств отображается музыкально. 

Таким образом, инсталляция представляет собой бесконечно 
длящееся событие бытия (бытия как нечтовости – почти стоицист-
скую интерпретацию природы, где она предстает как процесс и как 
событие [Cohen, 2013]). При этом рассмотренная нами выше харма-
новская категория инструмент-бытия здесь более чем уместна, дей-
ствительно, инсталляция представляет собой взаимодействие между 
четырьмя полями – наличность-подручность; нечтовость (всеобщ-
ность) – партикулярность. При этом на выходе бытие не препод-
носит себя, однако, как в случае с хайдеггеровской чашей, Адамс 
дает возможность попытаться ухватить Geheimnis фьюзиса при 
помощи ассамблеи операций, составленной из трех сфер – науки, 
искусства и собственно природы. Так цифровая звуковая версия 
окружающей среды при всей своей подручности (она есть сложно 
организованный технический прибор, в задачи которого входит 
наложение фильтра розового шума, представление звуков, посту-
пающих из метеорологических центров как если бы это были зву-
ки «естественной» среды и т.д.); в свою очередь указывает на на-
личность природной среды в данном техническом средстве в ее 
экстазисе (посредством этого «как звуки естественной среды», на-
личность которых вскрывается технологией); бытийственность 
окружающей среды и ее партикулярность в инсталляции, выре-
зающей из нее кусок, представленный в звуке. 

Другой пример – Strange and Sacred Noise (Странный и са-
кральный шум) – другое произведение композитора, также совме-
щающее все три сферы – искусство, науку и окружающую среду. 
Это секстет, первая и последние части которого в ударной партии 
в точности воспроизводят канторовскую пыль. Шум здесь, в отли-
чие от музыки Джона Кейджа («4 минуты 33 секунды», к примеру), 
являет собой не статику, но динамику, вариативность в своих 
мельчайших частях. Первая часть «Прах к праху» (Dust into Dust), 
написанная для двух малых и двух полевых барабанов, является 
звучащим аналогом «канторовой пыли», а в основе пятой части 
(маримбы, виброфоны, колокольчики) – так называемая губка 



Non-human ecology: 
Экокритицизм и новая онтология объектов 

 

 

109

Менгера. Природа шума позволяет увидеть в звуковом контексте 
явление, не превосходящее по сложности мельчайшие из своих 
частиц, каждая из которых, в свою очередь, не менее сложна, чем 
явление в целом, при этом подчиняющееся некоторому инстру-
ментальному (операционному) принципу (в данном случае – мно-
жеству Кантора). 

Концепция шума, по Адамсу, заключена в том, что шум яв-
ляет собой способ слушания музыкой природы – в данном приме-
ре природы оседающей пыли. 

Таким образом, музыка Адамса – это способ слушания ок-
ружающей среды («место, в которое можно пойти, чтобы слу-
шать» – концепция раскрыта самим названием инсталляции). 
Адамс, вслед за Ивсом и Кейджем, убирает из музыкального про-
изведения автора, оставляя музыку как ту, что вписано, то, что ре-
зонирует от порождающего ее окружения. Природу не нужно пе-
реводить, репрезентировать и прочее – она уже звучит, она есть. 
Человеческая деятельность перестает являться той линией раздела 
между естественным и искусственным, она оказывается тесно 
вплетена в то звучание природы, которое звучит. И в этом смысле, 
конечно, идейным вдохновителем является Торо с его эксперимен-
том простой жизни, описанной в «Уолден, или Жизнь в лесу». Од-
нако отличие Адамса от Торо состоит в том, что он соединяет в 
неразделимый комплекс природу, технические средства, призван-
ные ее регистрировать, модели человеческой репрезентации и по-
казывает неотделимость полученного от той исходной изначальной 
окружающей среды, которая являлась истоком для произведения. 
Исходная нечтовость есть соединяется при помощи операций нау-
ки и искусства в ее бытийственность отдельной вещи, которая ука-
зывает на эту исходную нечтовость. 

 
 

Заключение 
 
Проведенный в настоящей работе анализ продемонстировал 

основания для рассмотрения экологии как обесчеловеченной, ли-
шенной центра в виде глаза или оценивающей репрезентации, и в 
то же время позволяющей работать с объектами (на основании 
объектно ориентированной онтологии). Данный подход нашел 
свое плодотворное применение в современном искусстве, расши-



 
Шаталов-Давыдов Д.Ю. 

 

 

110

ряющем понятие окружающей среды до соединения (вплоть до 
неразличимости) природы, технологии и искусства, и при этом 
снимая понятие формы, навязанное всей историей эстетики, – в 
рассматриваемых в статье примерах музыки Адамса форма зада-
валась либо операциональной математической структурой, либо 
операциональными механизмами выделения розового шума, т.е. 
той частью технологии, которая стремится к бессубъектности. 
Снятие же связанности с познавательными и иными способностя-
ми человека (субъектности в конечном счете) приводит, в свою 
очередь, к достаточно большому спектру возможных интерпрета-
ций получаемого произведения, при этом раскрывая окружающую 
среду как она есть. Однако полученная «как структура» вовсе не 
дает доступа к непосредственному объекту – непосредственной 
окружающей среде – она указывает лишь на различные, но не свя-
занные непосредственно с человеческой субъективностью связи и 
отношения объектов и операций (в случае с Адамсом это звуки 
окружающей среды, получаемые через фильтр розового шума, ус-
тановленного на метеостанциях, в свою очередь пропускаемые 
через акустическую систему и синтезируемые для воспроизводст-
ва техническими средствами инсталляции в музее). Доступа к ин-
струмент-бытию объекта здесь нет – хотя возможность рассмотре-
ния вместо «зеленой» красной или белой экологии вполне уместна 
и результативна для различных практик как экологических, так и в 
рамках искусства (если нет фокусировки на Dasein, если что угод-
но обладает той же принципиальной способностью, то можно 
представить любой объект «как» что угодно (в рамках, конечно, 
уместности), выражая его исходную нечтовость). Тем не менее 
замена единственной репрезентации ансамблем (осмосом, сборкой 
и пр.) отношений и операций открывает широкие перспективы как 
для экокритицизма, так и в целом для онтологии. 

 
 

Список литературы 
 

Адамс Дж.Л. Инсталляция A Place Where You Go To Listen, Музей Севера,  
Аляска. – Режим доступа: https://www.uaf.edu/museum/exhibits/galleries/ 
the-place-where-you-go-to/ 

Латур Б. Политики природы. Как привить наукам демократию. – М.: Ad Mar-
ginem Press, 2018. – 336 с. 



Non-human ecology: 
Экокритицизм и новая онтология объектов 

 

 

111

Кант И. Критика чистого разума / пер. с нем. Н. Лосского; примеч. Ц.Г. Арза-
каняна. – М: ЭКСМО, 2007. – 736 с. 

Хайдеггер М. Бытие и время / пер. В.В. Бибихина. – СПб.: Наука, 2002. – 452 с. 
Хайдеггер М. Время и бытие / пер. В.В. Бибихина. – М.: Республика, 1993. – 447 с. 
Харман Г. Четвероякий объект: онтология вещей после Хайдеггера / пер. с англ. 
А. Морозов, О. Мышкин. – Пермь: Гиле Пресс, 2015. – 152 с. 

Buel L. The future of environmental criticism environmental crisis and literary imagina-
tion. – New Jersey: Blackwell Publishing, 2005. – 206 p. 

Cohen J.J. Ecology’s Rainbow // Prismatic Ecology: Ecotheory beyond Green /  
Ed. J.J. Cohen. – Mineapolis; London: Minessota University Press, 2013. – P. xv–xxxvi. 

Guattari F. Chaosmosis an ethico-aestetic paradigm. – Bloomington: Indiana Univer-
sity Press, 1995. – 136 p. 

Harman G. Tool-being. Heidegger and Metaphysics of the Objects. – Chicago: Open 
Court, 2002. – 343 p. 

Heise U.K. Sense of Place and Sense of Planet: The Environmental Imagination of the 
Global. – Oxford: Oxford University Press, 2008. – 243 p. 

Morton T. The Ecological Thought. – Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 
2010. – 161 p. 

Morton T. Realist Magic: Objects, Ontology, Causality. – Ann Arbor: Open Humanities 
Press: University of Michigan Library, 2013. – 233 p. 

 
 

References 
 

Adams J.L. Installation A Place Where You Go To Listen, Museum of North, Alaska. – 
Rezhim dostupa: https://www.uaf.edu/museum/exhibits/galleries/the-place-where-
you-go-to/ 

Latur, Bruno (2018). Politiki prirody. Kak privit naukam demokratiyu [Politiques de la 
nature. Comment faire entrer les sciences en democratie] 

Kant, I. (2007). Kritika chistogo razuma [Critique of Pure Reason]. per. s nem. 
N. Losskogo; primech. C.G. Arza-kanyana. – M: EKSMO, 2007. – 736 p. 

Heidegger, Martin. (2002). Bytie i vremya. [Being and Time]. Per. V.V. Bibihina. SPb.: 
Nauka, 2002. – 452 p. 

Heidegger, Martin. (2002). Vremya i bytie. [Time and Being]. Per. V.V. Bibihina. – 
M.: Respublika, 1993. – 447 p. 

Harman, Graham (2015). Chetveroyakij ob"ekt: ontologiya veshchej posle Hajdeggera / 
per. angl. A. Morozov i O. Myshkin. – Per'm: Gile Press, 2015. – 152 p. 

Buel, Lawrence (2005). The future of environmental criticism environmental crisis and 
literary imagination /L. Buel. – Blackwell Publishing, 2005. 206 p. 

Cohen, J.J. (2015). Ecology’s Rainbow // Prismatic Ecology: Ecotheory beyond Green. 
Ed. J.J. Cohen. Mineapolis, London: Minessota University Press, 2013. 

Guattari, Fellix (1995). Chaosmosis an ethico-aestetic paradigm /F. Guattari. – Indiana 
University Press, 1995. 136 p. 



 
Шаталов-Давыдов Д.Ю. 

 

 

112

Harman, Graham (2002). Tool-being. Heidegger and Metaphysics of the Objects / 
G. Harman. – Chicago: Open Court, 2002. 343 p. 

Heise, Ursula K. (2008). Sense of Place and Sense of Planet: The Environmental Imagina-
tion of the Global /U.K. Heise. – Oxford: Oxford University Press, 2008. 243 p. 

Morton, Timothy (2010). The Ecological Thought /T. Morton. – Cambridge, Mass.: 
Harvard University Press, 2010, 161 p. 

Morton, Timothy (2013). Realist Magic: Objects, Ontology, Causality /T. Morton. – 
Open Humanities Press, University of Michigan Library, Ann Arbor, 2013. 233 p. 


