
 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

9

СЕМИОТИЧЕСКИЕ ПРОСТРАНСТВА  
КУЛЬТУРЫ 

УДК: 003::114:008/9      DOI:10.31249/chel/2021.01.01 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Чертов Л.Ф. 

СЕМИОТИЗИРОВАННЫЕ ПРОСТРАНСТВА В КУЛЬТУРЕ© 
Международная ассоциация семиотики пространства и времени, 

Санкт-Петербург, Россия, leonid.tchertov@googlemail.com 
 
Аннотация. В статье понятие пространства рассматривается 

в семиотическом аспекте. Семиотизированные пространства фор-
мируются в культуре везде, где с помощью тех или иных кодов 
отбираются значимые пространственные отношения и задаются 
нормы их интерпретации. Эти пространства носят антропоморф-
ный характер, могут быть отделены друг от друга и иметь автоно-
мию разных типов. В то же время они вступают в разнообразные 
структурные и функциональные связи, образуя семиотически гете-
рогенные комплексы. 

Ключевые слова: автономные и сепаратные пространства; 
семиотизация; антропоморфный; гетерогенный. 

Поступила: 02.08.2020      Принята к печати: 17.08.2020 
 
 

                                           
© Чертов Л.Ф., 2021 



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

10

Tchertov L.F. 
Semiotized spaces in culture 

International Association for semiotics of space and time, 
St. Petersburg, Russia, leonid.tchertov@googlemail.com 

 
Abstract. The concept of space is considered in the paper in a 

semiotic aspect. Semiotized spaces are formed in culture, when mean-
ingful spatial relations are selected and interpreted by the norms of 
various codes. These spaces are anthropomorphic, have different types 
of autonomy and can be separated from each other. At the same time, 
they enter into diverse structural and functional connections, forming 
semiotically heterogeneous complexes. 

Keywords: autonomous and separate spaces; semiotization;  
anthropomorphic; heterogeneous. 

Received: 02.08.2020                  Accepted: 17.08.2020 
 
 

Понятие пространства в науках о культуре 
 
Понятие пространства формируется в долгой истории. На-

чиная с противопоставления пустоты атомам у Демокрита или 
аморфной хоры упорядоченным формам у Платона, оно стало од-
ним из ключевых в натурфилософии. Декарт противопоставил 
пространство и мышление как атрибуты телесной и бестелесной 
субстанций [Декарт, 1989, с. 335, § 53]. Лейбниц считал простран-
ство порядком, в котором строятся отношения между сосущест-
вующими телами [Лейбниц, 1982, с. 478, 496]. Отказавшись от ат-
рибутивного подхода Декарта и от релятивистского взгляда 
Лейбница, Ньютон полагал, что кроме относительного простран-
ства между подвижными телами, есть еще и абсолютное, которое 
«остается всегда одинаковым и неподвижным» [Ньютон, 1936, 
с. 30]. Кант произвел свой «коперниканский переворот», трактуя 
пространство и время как всеобщие и необходимые формы созер-
цания мира, которые даны субъекту a priori [Кант, 1994]. 

Однако уже вскоре математики показали, что эвклидова 
геометрия, которую Ньютон и Кант считали единственной и уни-
версальной, оказывается лишь одной из ряда умозрительных мо-
делей, способных непротиворечиво описывать пространственные 
отношения [см.: Розенфельд, 1976]. Физики могут выбирать ту или 



 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

11

иную систему геометрии как альтернативные языки, дающие раз-
ные возможности для описания физической реальности [см.: Пу-
анкаре, 1983, с. 350–351; Рейхенбах, 1985, с. 55–56]. 

Со своей стороны, экспериментальная психология описала 
различия и в восприятии пространства в зависимости от модально-
стей рецепции: зрение открывает его субъекту не так, как слух или 
осязание [см.: Пуанкаре, 1983, с. 42–45]. Было осознано как отли-
чие эмпирически подтвержденных физических теорий от чисто 
формальных математических моделей, так и различие «концепту-
ального» и «перцептуального» пространства [см.: Carnap, 1922; 
Рассел, 1997 (1948)]. 

Различия подобных «модусов» пространства по-своему  
переосмыслил и связал с кантовской идеей о формах созерцания 
Э. Кассирер [Кассирер, 2002, т. 1 (1923), с. 31–32; т. 2 (1925), с. 99–
118]. В ряд этих модусов он включил и коллективные представле-
ния о пространстве, которые к тому времени стали изучаться в 
науках о культуре. Этнографы начали описывать мифологические 
представления о нем в архаических культурах [см., например:  
Кашинг, 1998; Ван Геннеп, 1999]. Социологи связали структури-
рование общественного пространства с формированием логиче-
ских классификаций [Дюркгейм, Мосс, 1996]. Теоретики искусства 
заговорили о различии «оптического» и «гаптического» способов 
восприятия пространства в разных видах искусства [Гильдебранд, 
1991 (1893)], в разные исторические эпохи [Riegl, 1901] и вообще – 
в стилистически разных «формах видения» [Вёльфлин, 1994 (1915); 
см. также Габричевский, 1923; Тарабукин, 1993–1994 (1927–
1929)]. Исторические изменения способов изображения простран-
ства позволили рассматривать и перспективу как одну из «симво-
лических форм» [Панофский, 2004 (1927); ср. Флоренский, 1993 а 
(1919), см. также позднее: Жегин, 1970, Мочалов, 1983]. 

Согласно Флоренскому, вообще «вся культура может быть 
истолкована как деятельность организации пространства» [Фло-
ренский, 1993 б, с. 55]. «Символические формы», в которых пред-
стает пространство перед субъектом в искусстве, в мифологи- 
ческих представлениях, в повседневных языках или языках науки, 
зависят от культурных норм, которые обусловливают их осмысле-
ние в каждой из этих сфер. Переход от натурфилософского или 
естественно-научного понимания пространства к его изучению как 
феномена культуры связан, по Кассиреру, с переходом от исследо-



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

12

ваний бытия пространства независимо от человека к изучению тех 
смыслов, которыми оно наделяется людьми и вне которых не мо-
жет описываться его структура [Кассирер, 2011 (1930), с. 85]. 

Внутренняя связь способов образования значимых про-
странственных форм со способами их осмысления относится к 
сфере семиотики пространства, которая исследует не просто зна-
чения различных феноменов культуры, но и нормы их связей с 
пространственными конфигурациями. Это относительно новая 
ветвь науки о знаках, в которой понятийный аппарат общей се-
миотики Ч. Пирса или структурной лингвистики и семиологии  
Ф. де Соссюра стали применяться к исследованиям архитектуры, 
градостроительства и предметной среды [см., в частности, Семио-
тика пространства, 1999; Барт, 1971; Маркузон, 1970, 1979; Dreyer, 
1984; Eco, 1972; König, 1971; Krampen, 1971; Lagopoulos, 1993; 
Preziosi, 1979; Pellegrino, 2006; Pellegrino,1999–2007; Pellegrino, 
2019; Wallis, 1973]. Семиотический анализ пространства распро-
странился также на изобразительное искусство и литературу [см., 
например, Иванов, Топоров, 1977; Успенский, 1971; Лотман, 1992, 
с. 387–463; Лотман, 1998, с. 228–230]. Ю.М. Лотман сопоставил 
роль пространственных средств выражения в семиосфере культу-
ры с ролью вербального языка [Лотман, 1992, с. 142]. 

В то же время выявились и пределы возможностей концеп-
туального аппарата общей семиотики и структурной лингвистики 
для описания пространственных носителей смыслов [см., напри-
мер: Эко, 1998; Чертов, 2014; Lagopoulos, 1998]. Семиотика про-
странства все более сталкивается с недостаточной разработанно-
стью собственных понятий, которые учитывали бы специфику ее 
предмета. Вместе с такими специальными для нее понятиями, как 
место, форма, тело или граница, пространство, представляет 
собой одну из ее ключевых категорий, которая еще нуждается в 
специальном семиотическом осмыслении. 

 
 

Автономные и сепаратные пространства 
 
Основой всякого понятия пространства служат данные в 

опыте пространственные отношения. Справедливое замечание 
Канта о том, что общее понятие пространства не вытекает из  
эмпирических наблюдений [Кант, 1994, с. 50], нераспространимо 



 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

13

на чувственно улавливаемые  сочетания этих отношений. Ведь, 
например, именно в той мере, в какой порядок букв в разных тек-
стах не дан a priori и остается непредсказуемым, он способен  
нести информацию. 

Пространственные отношения образуют особый класс, члены 
которого связаны с взаимным расположением сосуществующих 
объектов. Качественные особенности этого сосуществования ха-
рактеризуются отношениями совмещения и размещения, сочлене-
ния и расчленения, включения и исключения, пересечения и изоляции. 
Его количественные особенности описываются отношениями 
ближе и дальше, длиннее и короче, шире и уже и т.п. 

Эти отношения связывают между собой то, что может быть  
названо пространственными объектами. Комплексы отношений 
между последними образуют конфигурации, которые могут быть бо-
лее или менее устойчивыми во времени. Каждая конфигурация отли-
чается от других совокупностью фиксированных отношений между 
своими членами и меняется с изменением хотя бы одного из них. 

Такие конфигурации могут сосуществовать, включаться  
одна в другую, пересекаться или чередоваться во времени. При 
этом образование даже из неустойчивых конфигураций может  
сохранять в разных своих состояниях ряд таких свойств, как раз-
мерность, непрерывность или дискретность, открытость или 
замкнутость, изотропность или анизотропность и др. 

В той мере, в которой образование из постоянных или пере-
менных пространственных отношений сохраняет подобные устойчи-
вые свойства, оно может быть названо пространством. В отличие от 
конфигураций с фиксированными отношениями, пространство может 
рассматриваться как единая среда сосуществования и изменения  
объектов. Допуская изменения соотношений между ними, оно оста-
ется тем же самым, пока сохраняется некоторый набор его инвари-
антных свойств. 

Этот набор может быть определен по-разному, и поэтому 
можно говорить о разных автономных пространствах, в той мере, 
в которой строй пространственных отношений в каждом из них 
подчиняется своим особым законам (ср. греч. νόμος – «закон»). 
Там, где пространственные отношения строятся по другим зако-
нам, складываются и автономные пространства иных типов. Каж-
дое из них имеет особое сочетание свойств и отличается от про-



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

14

странств с другими условиями сосуществования и изменения об-
разующих его объектов. 

Разные типы автономии описываются, например, в элемен-
тарной, проективной, аффинной и других системах геометрии,  
каждая из которых своим особым образом строит теоретическую 
модель некоторого однородного пространства, находя в нем свой-
ства, инвариантные относительно заданной группы преобразова-
ний [см.: Клейн, 1956]. 

Однако понятие автономного пространства имеет универсаль-
ный характер и применимо не только к теоретическим моделям, но и 
к чувственно данным образам пространства, и к представлениям о 
нем, складывающимся в различных формах культуры. Например,  
одномерное пространство текста на телеграфной ленте, двумерное 
пространство таблицы или трехмерное пространство театральной 
сцены тоже строятся по разным законам и имеют автономию разных 
типов. 

Пространственный строй некоторых из них может быть строго 
определен. Так, если шахматная позиция допускает мат в три хода, 
это может быть доказано с той же аподиктичностью, что и геомет-
рическая теорема. Но в этом шахматном пространстве не действует, 
скажем, теорема Пифагора, коль скоро оно измеряется не сантимет-
рами, а клетками, число которых одинаково в вертикалях, горизон-
талях и диагоналях. В других игровых пространствах школьная 
геометрия может сохраняться, хотя и они могут быть описаны как 
автономные пространства особого типа. Например, в отличие от 
двумерного и дискретного шахматного пространства, пространство 
футбольного поля трехмерно и непрерывно; при этом свойства 
замкнутости и анизотропности присущи и тому и другому. 

Даже пространства с одним и тем же типом автономии могут 
обособляться друг от друга, если в них не выдерживаются единый 
порядковый строй, единая мера протяженности или преемствен-
ность состояний. Так соседние доски на шахматном турнире не 
связаны единым порядковым строем, и конем из одной партии 
нельзя взять пешку из другой; партии же, сыгранные пусть и на 
той же шахматной доске теми же фигурами, не обладают преемст-
венностью состояний. Напротив, пространство каждой партии  
образует единую среду, которая при всех изменениях в ходе игры 
сохраняет свой порядковый строй, измеряется тем же числом кле-
ток, и все позиции в ней связаны единой серией преобразований в 



 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

15

ее собственном времени. За рамки этой замкнутой пространствен-
но-временной среды выходят фигуры, выбывшие из игры, сосед-
ние шахматные доски и вообще все то, что не включено в тот же 
самый порядок отношений. В подобных случаях можно говорить о 
сепаратных пространствах, коль скоро они сохраняют порядко-
вое, метрическое и генетическое единство. 

Разные автономные и сепаратные пространства отличаются 
не только законами построения, но и тем, что образуются объек-
тами с разным онтологическим статусом. Двигающееся по законам 
физического пространства тело не может залететь ни в абстракт-
ное математическое пространство, где роль «тел» играют уже бес-
телесные мыслимые объекты, ни в пространство, изображенное на 
картине, где физические тела репрезентируются за счет искусст-
венной стимуляции у зрителя перцептивных образов. Общность 
понятия автономного пространства позволяет применять его как к 
физическим объектам, так и к их психическим образам, как в его 
научных описаниях, так и в описаниях донаучных представлений о 
нем. Такая универсальность выводит это понятие на уровень кате-
горий философской онтологии. Конкретные же науки исследуют 
его проявления в соответствии со своей спецификой. 

 
 
Особенности антропоморфных пространств культуры 

 
Если точные науки ищут в пространственных отношениях 

то, что не зависит от антропоморфного представления, то для гу-
манитарных наук последнее, наоборот, наиболее интересно. Вместо 
унифицированного и обезличенного пространства, трактуемого как 
континуум нульмерных точек, науки о культуре изучают склады-
вающиеся в разных традициях представления о неравнозначности 
различных мест и направлений пространства. 

Важнейшая структурная особенность антропоморфного 
пространства – это связь его координатных осей с телом прямохо-
дящего человека. В то время как математику и физику интересуют 
инварианты, независимые от любой заданной системы координат, 
науки о культуре особое внимание обращают на антропоцентричные 
координаты, образованные осями «верх – низ», «правое – левое», 
«переднее – заднее». Принцип относительности, утверждающий  
независимость законов движения физических тел или свойств гео-



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

16

метрических фигур от их положения в пространстве, остается чуж- 
дым для мифологического, религиозного, художественного или 
даже обыденного практического мышления, где обычно, наоборот, 
выделяются и абсолютизируются неотделимые от ценностных ха-
рактеристик оппозиции верха и низа или переднего и заднего [ср., 
наприм.: Бахтин, 1965; Гуревич, 2007, с. 73; Кассирер, 1998, с. 221; 
Кассирер, 2011]. 

В отличие от точных наук, выявляющих, прежде всего,  
количественные метрические свойства пространства, для наук о 
культуре интереснее его качественные характеристики, которые 
могут, однако, вполне научно описываться. К ним относятся, на-
пример, анизотропность, которую антропоморфное пространство 
приобретает уже вместе с абсолютизацией неравнозначных для 
человека направлений, или неоднородность, появляющаяся в нем, 
например, вслед за противопоставлением центра и периферии. 

Антропоморфным образом осмысляются и предметы созда-
ваемой человеком среды, становящейся проекцией его органов. 
Одежда, посуда, мебель и прочие предметы не просто морфологи-
чески соотнесены с человеком, но и уподобляются ему как имею-
щие «ножки», «ручки», «спинки», «шейки» и т.п. На предметную 
среду распространяются и различия вертикального и горизонталь-
ного направлений, их продольной или поперечной ориентации, 
«лица» и «изнанки». Эти различия важны и для архитектурных 
сооружений, направления и пропорции которых с древности свя-
зываются со строением человеческого тела [см.: Витрувий, 2006, 
с. 61–63]. Очевидна смысловая связь с той же антропоморфной 
системой координат и архитектурно организованного пространства 
города, а также ценностно интерпретированного географического 
пространства, особенно в архаическом сознании [см.: Лотман, 
1965; Гуревич, 2007, с. 56–57; Lagopoulos, 1993]. Такому сознанию 
и весь космос мог представляться как вертикально выстроенная 
ценностная иерархия; в эпоху же Возрождения вся эта структура 
перестраивается в горизонтальной плоскости, развернутой вокруг 
человека (см.: Бахтин, 1965, с. 395). 

На этой общей антропоморфной основе в культуре складыва-
ются сепаратные пространства разных типов автономии. В то же 
время их варианты могут быть приведены к инвариантному базису – 
общей для них связи с антропоцентричными координатами. Такой 
базис сближает, например, разные проявления универсальной про-



 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

17

странственной модели, характерной для мифологических и религи-
озных представлений многих народов – схемы «мирового дерева» с 
ее трехчленным делением по вертикали и четырьмя горизонталь-
ными направлениями [см.: Топоров, 2010; Элиаде, 1994]. Благодаря 
этому общему базису, микрокосм может морфологически и семан-
тически связываться с макрокосмом, человек – с его предметным 
окружением, архитектурой и антропоморфно трактуемыми космо-
логическими структурами. 

Антропоморфные пространства разных типов сопоставимы 
не только по структуре, но и по связанным с нею функциям. Все 
они, так или иначе, включены в человеческую деятельность и  
организуют ее разные сферы. Таково, в частности, пространство 
предметного действия, в котором различимы персональное про-
странство действующего субъекта, пространство преобразуемого 
объекта и «фронт» их взаимодействия, опосредованного инстру-
ментом. Сходное строение имеет и пространство социального  
поведения, с той разницей, что вместо объектов в него включаются 
тела других субъектов, а «орудием» действия становятся средства 
коммуникации. Ритуальные и игровые пространства модифици-
руют пространства предметного и социального действия, обычно 
более жестко регламентируя состав участников и «кинематику» их 
значимых перемещений. В пространстве театрального действия 
все эти автономные пространства могут воспроизводиться уже как 
репрезентируемые объекты. 

Репрезентация иных пространств есть и в пространстве  
созерцания (например, в картине), из которого полностью исклю-
чаются действия. Оно разворачивается в вертикальной для зрителя 
плоскости – в отличие от пространства действия, развернутого 
преимущественно горизонтально (на рабочем столе, на городской 
площади, на игровой площадке и т.п.).  

Письмо, остающееся для пишущего в горизонтальной плоскости 
действия, переходит для читающего в вертикально ориентированное 
пространство созерцания. В конструкции ноутбука то и другое объе-
динены как горизонтальная клавиатура и вертикальный экран. 

 
 



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

18

Семиотизация пространства, ее средства и результаты 
 
При всех различиях антропоморфные пространства функ-

ционально сходны в том, что подвержены семиотизации, которая 
состоит в отборе, организации и интерпретации значимых про-
странственных отношений по определенным нормам. В актах  
семиотизации пространственным носителям придаются и форма, и 
смысл, а также устанавливаются способы связи между оформле-
нием и осмыслением. 

Семиотизация пространства, таким образом, во-первых, 
структурирует его специальным образом: выделяет значимые 
пространственные единицы и отношения между ними. Во-вторых, 
она задает способы интерпретации выделенных пространствен-
ных отношений. Наконец, в ней определяются и нормы употреб-
ления организованных таким образом семиотических средств. Тем 
самым задаются, соответственно, синтаксические, семантические 
и прагматические правила, совокупность которых рассматрива-
лась Ч. Моррисом [1983, с. 67–68] как язык, а ниже будет назы-
ваться пространственным кодом. Код может быть и пространст-
венно-временным, если он регламентирует не только состояния 
среды, но и их значимые изменения (события). 

Семиотизация пространства имеет внешнюю и внутреннюю 
стороны. Первая связана с более или менее крупными преобразо-
ваниями телесных объектов, придающими им значимые формы и 
порядок соотношений. Вторая соотнесена с организацией сознания 
субъектов – с освоением ими кода, нормы которого направляют 
отбор и интерпретацию значимых пространственных отношений. 
Всякое внешнее оформление пространства – лишь предпосылка 
для его осмысления. 

В силу этой зависимости от кода, семиотизированное про-
странство всегда автономно и, как правило, связано с антропо-
морфной системой координат. 

Код, задающий нормы оформления и осмысления семиотизи-
руемого пространства, определяет его «форму выражения» и «фор-
му содержания», которые отличаются от физической и психической 
«субстанций», в терминах Л. Ельмслева [Ельмслев, 2006, § 13].  
В форму выражения войдут значимые пространственные отношения 
и правила их образования и преобразования, а в форму содержания – 
семантические правила их интерпретации. 



 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

19

Как средства семиотизации, пространственные коды разли-
чаются своими способами выражения, спецификой содержания и 
связями между этими двумя планами. Каждый из кодов задает 
свой способ отбора значимых элементов, учитывающий как осо-
бенности их пространственных носителей, так и специфику их ви-
дения и осмысления на том или ином уровне психики. 

Антропоморфные пространства с разными функциями семио-
тизируются с помощью различных кодов. Эти пространства часто 
разграничиваются между собой, а также внутри каждого из них 
сигнально-индексальными средствами демаркационного кода –  
рамами, барьерами, стенами, линиями разметки и многим другим. 
Пространство предметного действия организуется с помощью 
предметно-функционального кода, который связывает формы пред-
метов с их орудийными функциями. Социально-символический код 
позволяет соотносить те же предметы со статусом людей уже в про-
странстве социального поведения. В том же пространстве действует 
и комплекс соматических кодов – кинесического, проксемического, 
мимического и др. [см.: Крейдлин, 2002], часть из которых регла-
ментирует не только пространственные, но и временные отношения 
(например, в жестах). В ритуальных и игровых пространствах появ-
ляются и специальные коды. Так, в интерпретации храмового про-
странства, например, участвует иерофанический код, связывающий 
видимые формы с невидимым и священным [ср.: Элиаде, 1994, 
с. 17]. В шахматной игре ее специфический код связывает как знаки 
со своими значениями формы фигур – с разными способами движе-
ния в игровом пространстве. Пространство письма семиотизируется 
теми или иными системами письменности – алфавитной, иерогли-
фической, пиктографической, а также шрифтовыми кодами. 

В картине пространство созерцания расслаивается на плоское 
изображающее и объемное изображаемое пространство, которые 
регламентируются разными кодами. В плоскости картины могут 
действовать независимо от функции изображения архитектониче-
ский и синестетические коды, которыми способна ограничиваться 
абстрактная живопись. В изображенном пространстве могут вос-
производиться пространства предметного действия, социального 
поведения и другие из названных выше антропоморфных про-
странств вместе со всеми кодами, участвующими в их семиотиза-
ции. Есть и специальные иконографические коды, задающие интер-
претацию изображенного. Наконец, особые перцептографические 



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

20

коды, вместе с иконическим подобием, определяют связи между 
изображающим и изображаемым пространствами и позволяют 
создавать перцептивные образы изображенного мира с помощью 
перспективы, светотени и прочих приемов, зависимых от культур-
ной традиции. 

Коды, регулирующие семиотизацию пространства, могут  
относиться к знаковому или сигнально-индексальному уровням  
семиозиса. Их значения могут принадлежать как к логическому, так 
и к инфралогическому уровням психики – перцептивному (как у 
перцептографических кодов) или даже к квазисенсорному (как при 
синестезиях). Осмысление их семиотических средств может быть не 
только когнитивным, но и проективным, – когда актуализируются 
схемы орудийных действий в предметно-функциональном коде или 
движений фигур в шахматах. Оно бывает и аффективным – как, на-
пример, эмоции, выраженные и вызываемые средствами мими- 
ческого кода. 

Результатами семиотизации становятся пространственные 
тексты. Каждый из них создается семантически и синтаксически 
связанными конфигурациями объектов, которые структурируются 
и осмысляются по правилам тех или иных пространственных ко-
дов. В зависимости от выбора последних отбираются элементы 
этих текстов, и исключается все то, что к регулируемой ими форме 
выражения не относится (оставаясь в рамках физической или пси-
хической «субстанции выражения», в терминах Ельмслева).  
В этом отношении различаются чисто пространственные тексты, 
которые исключают время из своей формы выражения (как руко-
писи, хранимые от повреждений), и тексты пространственно-
временные (как кинофильмы, основанные на смене кадров). 

Пространство и тексты вступают между собой в сложные 
отношения [ср.: Топоров, 1983]. Их анализ нуждается в прояс-
нении обоих понятий. В частности, неоднозначное понятие про-
странственного текста включает в себя и письменные сообще-
ния, регламентируемые только лингвистическими средствами  
(L-тексты), и пространственные конструкции, регулируемые любым 
вербальным или невербальным кодом (S-тексты), и риторические 
конструкции, в образовании которых участвует сразу несколько 
кодов (R-тексты). Можно использовать и герменевтическое поня-
тие H-текстов, имея в виду пространственные образования, став-
шие предметом истолкования с помощью неограниченного ком-



 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

21

плекса семиотических и иконических средств. [См. подробнее о 
визуально-пространственных кодах и регулируемых ими текстах: 
Чертов, 2014, с. 79–131, 225–262; Чертов, 2015, с. 59–62; Чертов, 
2017, с. 192–199; Tchertov, 2019, p. 188–248.] 

В той мере, в какой пространственные тексты строятся по 
определенным законам, в них образуются сепаратные пространст-
ва того или иного типа автономии. В то же время сами эти тексты 
могут включаться в автономные пространства как допустимые в 
них конфигурации. В обоих случаях тексты и соотнесенные с ни-
ми пространства не тождественны, хотя и те, и другие появляются 
как результаты семиотизации. Один L-текст в пространстве книги 
может следовать за другим или заменять его в пространстве экрана, 
сохраняющем тип своей автономии. Однако этот тип изменится, 
если вместо письменных текстов на том же экране будут появлять-
ся таблицы, графики, изображения или музыкальные партитуры. 
Один и тот же R-текст или тем более Н-текст может содержать 
комплекс автономных и сепаратных пространств (как, например, 
акварель с изображением картинной галереи). И, наоборот, в од-
ном и том же автономном пространстве могут сосуществовать или 
сменять друг друга разные пространственные тексты. 

Пространство бывает «пресемиотизировано» – оформлено 
для определенного рода текстов, но не заполнено ими. При этом 
автономия того или иного типа и его сепаратная структура уже 
будут отчасти заданы. Таково, например, пространство холста, 
подготовленное для картины, организация которой сохраняет ряд 
общих свойств антропоморфных пространств, в частности – ани-
зотропность координатных осей и ориентированных по ним гра-
ниц (ср. идею «регулярного поля» изображения: [Шапиро, 1972; 
Даниэль, 1979]). Таковы же начерченная, но еще пустая таблица, 
чистый лист школьной тетради «в линейку» или тетради для нот, 
декорации на сцене перед спектаклем и т.п. 

 
 

Соотношения между семиотизированными пространствами 
 
Как и гетерогенные тексты, пространства могут быть семио-

тизированы с помощью сразу нескольких кодов. Если шахматная 
доска в игре семиотизирована средствами только одного про-
странственно-временного кода, то, скажем, газетный лист с тек-



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

22

стами разных заметок, фотографиями, диаграммами, кроссвордами 
и прочими S- или R-текстами – это уже полисистемно устроенное 
пространство. Оно семиотически гетерогенно, поскольку, несмот-
ря на общий физический носитель, с помощью разных семиоси-
стем в нем выделены сепаратные пространства с разными типами 
автономии. Это не просто пространства с разными значениями – 
как, например, разные помещения в доме (столовая, кабинет, 
спальня и т.д.), а пространства, семиотизированные с помощью 
разных знаковых и сигнально-индексальных систем. 

Такие же гетерогенные пространства возникают в географи-
ческом атласе с физическими, политическими или климатически-
ми картами разных стран в разных масштабах, в библиотеке, на-
полненной книгами и альбомами на разных языках, в картинной 
галерее и т.д. Во всех таких случаях, где по-разному семиотизи-
руются различные его участки, имеет место экстенсивная гетеро-
генность пространства. 

Иначе формируется интенсивно гетерогенное пространство, 
где различные способы семиотизации концентрируются в одном и 
том же локусе физического пространства. Если образующие его 
объекты структурируются и осмысляются с помощью разных кодов, 
то в нем будут сосуществовать и тексты со своими сепаратными 
пространствами и автономиями разных типов. Например, вокруг 
накрытого свадебного стола образуются и пространство предметного 
действия, семиотизированное посредством предметно-функци- 
онального кода, и пространство социального поведения, в котором 
проксемический код регулирует значимые дистанции между расса-
женными вокруг стола гостями, гаптический код – их значимые 
прикосновения друг к другу, мимический код – их улыбки и много-
значительные взгляды, а социально-символический код – их значи-
мые манипуляции с предметами. Каждый из таких кодов позволяет 
создавать пространственные или пространственно-временные  
S-тексты, которые накладываются друг на друга в общем для них 
физическом пространстве-времени, но имеют разные семиотические 
структуры. Их различия могут быть выявлены в анализе, но они не 
могут быть так же отчетливо разграничены, как S-тексты из газет-
ного листа или как разные картины в галерее. 

В последнем случае каждая из картин содержит свое интен-
сивно гетерогенное пространство, «расслаивающееся» на авто-
номные пространства разных типов. Ведь обрамленный холст,  



 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

23

покрытый красками, принадлежит физическому пространству ма-
териальных тел, в то время как изображенные на нем и конструи-
руемые лишь в психическом образе объекты к этому пространству 
уже не принадлежат. Более того, пятна краски на поверхности 
холста, обособляясь от всего остального рамой картины, будут 
выделены в сепаратное изображающее пространство двух измере-
ний, не тождественное ни трехмерному пространству социального 
поведения, в котором ходят и общаются друг с другом зрители, ни 
изображаемому пространству (объемному или плоскому), которое 
те видят в картине. 

Последнее тоже может быть интенсивно и экстенсивно гете-
рогенным. Используя разные коды, можно находить в изображен-
ном пространстве и фигуры людей с их жестами, мимикой, значи-
мыми прикосновениями и дистанциями, и предметы интерьера, и 
письменные тексты или нотные записи. Как и в случае со свадеб-
ным столом, в этом комплексе семиотических средств могут быть 
аналитически выделены S-тексты, регламентируемые разными  
кодами, но сосуществующие в рамках одного изображаемого про-
странства. Интенсивную гетерогенность подобного рода приобре-
тают и семиотизированные пространства зала заседаний, теат-
ральной сцены, киноэкрана и др. 

Как вытекает из сказанного, между семиотизированными 
пространствами возникают разные структурные связи. Эти про-
странства могут обособляться друг от друга границами – как в 
экстенсивно гетерогенном музейном пространстве отделены друг 
от друга рамами картины разных местностей, изображенных в раз-
ных масштабах. Пространства могут также включаться одно в 
другое – как, например, те же картины в музейном зале, помес-
тившиеся в пространстве фотографии, – или пересекаться, накла-
дываясь одно на другое уже в интенсивно гетерогенном простран-
стве, как в примере со свадебным застольем. 

Семиотизированные пространства вступают и в разные 
функциональные отношения. Если они имеют структурное сходст-
во, с помощью которого одни из них репрезентируют другие, то 
первые функционируют в качестве моделей вторых – как это де-
лают, в частности, архитектурные макеты, глобусы, скульптуры, 
картины, фотографии и прочие изображения.  

В картине могут быть изображены другие картины, гравю-
ры, географические или игральные карты, отражения в зеркалах и 



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

24

многое другое, что может рассматриваться как автономные про-
странства с разными «уровнями реальности» [ср. Sandström, 1963]. 
При этом они остаются единым комплексом сепаратных и авто-
номных пространств – ведь если картина будет перемещена на 
другое место или репродуцирована, все эти пространства сохранят 
свои связи (см. рис. 1). 

 

 
Рис. 1. 

Пример комплекса сепаратных и автономных пространств  
в одной картине. Корнелис де Бальёр. Галерея коллекционера. 

Ок. 1635. Галерея Резиденции, Зальцбург 
 
При всей вариативности автономных пространств различия в 

их структурной организации и даже в онтологическом статусе не 
мешают их взаимной координации, когда они сосуществуют как 
объекты интерпретации, оставаясь независимыми друг от друга. 
Если же развертывание одних пространств служит условием для 
формирования других, то такая функциональная зависимость оп-



 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

25

ределяет отношение субординации между ними. Так, в картине 
изображенное пространство производно от изображающего как от 
условия своего существования, несмотря на автономию по способу 
внутренней организации. 

В то же время в других отношениях те же пространства мо-
гут быть и скоординированы. Например, в плоском изображаю-
щем пространстве картины Тинторетто «Тайная вечеря» (рис. 2) 
резко смещенная вбок точка схода задает диагональное построе-
ние линий по правилам перспективы. Как средства перцептогра-
фического кода эти линии создают зависимое от них изображен-
ное пространство. Но в системе архитектонического кода те же 
диагонали образуют индексы неустойчивости и беспокойства, ко-
торые координируются с выразительными движениями фигур уже 
в изображенном пространстве, семиотизированном с помощью 
других кодов.  

 

 
 

Рис. 2. 
Пример координации изображающего и изображаемого  

пространств с помощью выразительных средств  
архитектонического кода. Тинторетто. Тайная вечеря.  

1592–1594. Сан-Джорджо Маджоре, Венеция 



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

26

Зависимость между пространствами может быть и генети- 
ческой – когда одно из них преобразуется в другое. Так происхо-
дит, например, в случаях ресемиотизации пространства, которое 
начинает осмысляться с помощью иных семиотических средств 
[см.: Чертов, 2020]. 

Таким образом, пространственные отношения, отобранные и 
осмысленные в соответствии с различными культурными нормами, 
образуют сепаратные семиотизированные пространства с разными 
типами автономии. Анализ их структурных и функциональных осо-
бенностей – важнейшая задача пространственной семиотики. 

 
 

Список литературы 
 

Барт Р. Семиология и градостроительство // Современная архитектура. – Москва, 
1971. – № 1. – С. 7–10. 

Бахтин М.М. Творчество Франсуа Рабле и народная культура средневековья и 
Ренессанса. – Москва : Изд-во Художественная литература, 1965. – 528 с. 

Ван Геннеп А. Обряды перехода. – Москва : Восточная литература РАН, 1999. – 
200 с. 

Вёльфлин Г. Основные понятия истории искусства. Проблема эволюции стиля в 
новом искусстве. – Санкт-Петербург : Мифрил, 1994. – XVIII + 398 с. 

Витрувий. Десять книг об архитектуре. – Москва : Архитектура-С, 2006. – 328 с. 
Габричевский А.Г. Пространство и масса в архитектуре // Искусство. – Москва , 

1923. – № 1. – С. 292–309. 
Гильдебранд А. Проблема формы в изобразительном искусстве. – Москва : Изд-во 
МПИ, 1991. – 137 с. 

Гуревич А.Я. Категории средневековой культуры // Гуревич А.Я. Избранные тру-
ды. Средневековый мир. – Санкт-Петербург : Изд-во С.-Петерб. ун-та, 2007. – 
С. 15–260. 

Даниэль А.М., Даниэль С.М. Регулярное поле изображения как объект семиотиче-
ского анализа // Теоретические проблемы дизайна. Методологические аспекты 
социологических и историко-культурных исследований. – Москва : ВНИИТЭ, 
1979. – С. 75–80. 

Декарт Р. Первоначала философии // Декарт Р. Сочинения: в 2 т. – Москва : 
Мысль, 1989. – Т. 1. – С. 297–422. 

Дюркгейм Э., Мосс М. О некоторых первобытных формах классификации. К ис-
следованию коллективных представлений // Мосс М. Общества. Обмен. Лич-
ность. Труды по социальной антропологии. – Москва : Восточная литература 
РАН, 1996. – С. 6–73. 

Ельмслев Л. Пролегомены к теории языка. – Москва : КомКнига / URSS, 2006. – 
248 с. 



 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

27

Жегин Л.Ф. Язык живописного произведения (Условность древнего искусства). – 
Москва : Искусство, 1970. – 232 с. 

Иванов В.В., Топоров В.Н. Структурно-типологический подход к семиотической 
интерпретации произведений изобразительного искусства в диахроническом 
аспекте // Труды по знаковым системам. – Тарту : Изд-во Тартуского универси-
тета, 1977. – Вып. 8. – С. 103–119. 

Кант И. Критика чистого разума. Москва : Мысль, 1994. – 592 с. 
Кассирер Э. Избранное. Опыт о человеке. – Москва : Гардарика, 1998. – 784 с. 
Кассирер Э. Философия символических форм: в 3 т. – Москва ; Санкт-Петербург : 
Университетская книга, 2002. – Т. 1 : Язык. – 272 с.; Т. 2 : Мифологическое 
мышление. – 280 с. 

Кассирер Э. Мифическое, эстетическое и теоретическое пространство // Вестник 
Русской христианской гуманитарной академии. – 2011. – Т. 12, вып. 4. – C. 85–97. 

Кашинг Ф. Очерк мифо-социологической организации Зуньи // Касси-
рер Э. Избранное. Опыт о человеке. – Москва : Гардарика, 1998. – С. 245–248. 

Клейн Ф. Сравнительное обозрение новейших геометрических исследований 
(«Эрлангенская программа») // Об основаниях геометрии. Сб. классич. работ по 
геометрии Лобачевского и развитию его идей / Норден А.П. (ред.). – Москва : 
ГИТТЛ, 1956. – С. 399–434. 

Крейдлин Г.Е. Невербальная семиотика. Язык тела и естественный язык. – Моск-
ва : Новое литературное обозрение, 2002. – 592 с. 

Лейбниц Г. Переписка с Кларком // Лейбниц Г. Сочинения: в 4 т. – Москва : 
Мысль, 1982. – Т. 1. – С. 430–528. 

Лотман Ю.М. О понятии географического пространства в русских средневековых 
текстах // Труды по знаковым системам 2. Ученые записки ТГУ, вып. 181. – Тар-
ту : Изд-во Тартуского университета, 1965. – С. 210–216. 

Лотман Ю.М. Избранные статьи. – Таллинн : Александра, 1992. – Т. 1. – 479 с. 
Лотман Ю.М. Об искусстве. – Санкт-Петербург: Искусство – Санкт-Петербург, 

1998. – 704 с. 
Маркузон В.Ф. О закономерностях развития и семантике архитектурного языка // 
Архитектура СССР. – Москва , 1970. – № 1. – С. 46–53. 

Маркузон В.Ф. О специфике художественного языка предметно-пространственной 
среды. Семиотический аспект // Труды ВНИИТЭ. Техническая эстетика. – Моск-
ва, 1979. – Вып. 20. – С. 11–31. 

Моррис Ч. Основания теории знаков // Семиотика : сб. статей / сост., вступит. 
статья и общ. ред. Ю.С. Степанова.– Москва : Радуга, 1983. – С. 37–89. 

Мочалов Л.В. Пространство мира и пространство картины : Очерки о языке жи-
вописи. – Москва : СХ, 1983. – 376 с. 

Ньютон И. Математические начала натуральной философии // Крылов А.Н. Собр. 
соч. – Москва ; Ленинград : Изд-во АН СССР, 1936. – Т. 7. – 703 с. 

Панофский Э. Перспектива как «символическая форма». Готическая архитектура 
и схоластика. – Санкт-Петербург : Азбука-классика, 2004. – 336 с. 

Пуанкаре А. О науке. – Москва : Наука, 1983. – 735 с. 
Рассел Б. Человеческое познание. Его сфера и границы. – Киев : Ника-Центр, 

1997. – 556 с. 



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

28

Рейхенбах Г. Философия пространства и времени. – Москва : Прогресс, 1985. – 
344 с. 

Розенфельд Б.А. История неевклидовой геометрии. Развитие понятий о неевкли-
довом пространстве. – Москва : Наука, 1976. – 414 c. 

Семиотика пространства. Сб. науч. тр. Междунар. ассоц. семиотики пространства / 
ред. А.А. Барабанов. – Екатеринбург : Архитектон, 1999. – 668 с. 

Тарабукин Н.М. Проблема пространства в живописи // Вопросы искусствознания. – 
Москва ; Санкт-Петербург, 1993 – № 1. – С. 170–208; № 2–3. – С. 245–264; № 4. – 
С. 334–366; 1994. – № 1. – С. 311–359. 

Топоров В.Н. Пространство и текст // Текст : семантика и структура / отв. редак-
тор Т.В. Цивьян – Москва : Наука, 1983. – С. 227–285. 

Топоров В.Н. Мировое дерево. Универсальные знаковые комплексы: в 2 т. – Мо-
сква : Рукописные памятники Древней Руси, 2010. – Т. 1. – 448 с. 

Успенский Б.А. О семиотике иконы // Труды по знаковым системам 5. – Тарту : 
Изд-во Тартуского университета, 1971.– С. 178–222. 

Флоренский П.А. Обратная перспектива // Иконостас. Избранные труды по искус-
ству. – Санкт-Петербург : Мифрил, Русская книга, 1993 а. – С. 175–281. 

Флоренский П.А. Анализ пространственности и времени в художественно-
изобразительных произведениях. – Москва : Изд. группа «Прогресс», 1993 б. – 
324 с. 

Чертов Л.Ф. Знаковая призма. Статьи по общей и пространственной семиотике. – 
Москва : Языки славянской культуры, 2014. – 320 с. 

Чертов Л.Ф. К семиотике пространственных границ // Границы и пограничность 
в культуре : Международный журнал исследований культуры. – Москва :  
Эйдос, 2015. – Вып. 4 (21).– С. 51–62. – (Электронное издание). – Режим досту-
па : www.culturalresearch.ru ISSN 2079–1100). 

Чертов Л.Ф. Семиотика. Очерки истории и теории. – Москва : URSS / ЛЕНАНД, 
2017. – 240 с. 

Чертов Л.Ф. О семиотизации и ресемиотизации пространства города (На приме-
ре Санкт-Петербурга) // Человек : образ и сущность. Гуманитарные аспекты. – 
Москва : ИНИОН РАН, 2020. – № 1 (41). Гетеротопия и семиотика культурного 
ландшафта. – С. 78–90. 

Шапиро М. Некоторые проблемы семиотики визуального искусства. Пространст-
во изображения и средства создания знака-образа // Семиотика и искусствомет-
рия : сб. статей. – Москва : Мир, 1972. – С. 136–163. 

Эко У. Отсутствующая структура. Введение в семиологию. – Санкт-Петербург : 
Петрополис, 1998. – 432 с. 

Элиаде М. Священное и мирское. – Москва : Изд-во Моск. ун-та, 1994. – 144 с. 
Carnap R. Der Raum. Ein Beitrag zur Wissenschaftslehre // Kant-Studien, Ergänzung-

shefte. – Berlin : Reuter and Richard, 1922. – N. 56. – 87 S. 
Dreyer C. Neuere Tendenzen in der Architektursemiotik // Zeitschrift für Semiotik. – 

1984. – Bd 6, H. 3– P. 331–339. 
Eco U. A Componential Analysis of Architectural Sign (Column) // Semiotica. – 

1972. – 5 (2),– P. 97–117. 
Krampen M. Semiotik der Architektur // Werk. – 1971. – N 4. – S. 246–248. 



 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

29

König D.K. Zur architektonischen Semiotik // Werk. – 1971. – N 6. – S. 386–390. 
Lagopoulos A. From the Stick to the Region : Space as a Social Instrument of Semiosis // 

Semiotica. – 1993. – 96 (1–2), – P. 87–138. 
Laugopoulos A. Semiotics of space: A fuzzy field // The Man and the City : Spaces, 

Forms, Meanings. Reports to the International Association for the Semiotics of Space 
(St. Petersburg, 27–30 July 1995). – St. Petersburg ; Geneva ; Thessaloniki ;  
Ekaterinburg: Architecton, 1998. – Vol. 5. – P. 19–21. 

Pellegrinio P. Le Sense de l’Espace. – Paris : Anthropos, 1999–2007. – Vol. 1–4. 
Pellegrinio P. Space: Semiotics // Encyclopedia of Language & Linguistics / Keith 

Brown (ed.). – Oxford : Elsevier, 2006. – Vol. 11. – P. 599–601. 
Pellegrino P. A Reasoned History of AISE, 2019. – Mode of access : https://www. 

ias-st.com/history 
Preziosi D. Architecture, Language, and Meaning. The Origins of the Built World and 

its Semiotic Organization // Approaches to Semiotics 49. – The Hague ; Paris ; New 
York, 1979. – 122 p. 

Riegl A. Die spätrömische Kunst-Industrie nach den Funden in Österreich-Ungarn in 
Zusammenhänge mit der Gesammtentwirkung der bildenden Künste den Mittel-
meervölkern. – Wien : Hof- und Staats-Druckerei, 1901. – VI +222 S. 

Sandström S. Levels of Unreality. Studies in Structure and Construction in Italian Mu-
ral Painting During the Renaissance. – Uppsala : Almqvist & Wiksells Boktryckeri 
AB, 1963. – 207 p. 

Tchertov L. Signs, Codes, Spaces, and Arts : Papers on General and Spatial Semiotics. – 
Newcastle : Cambridge Scholars Publishing, 2019. – XVIII +512 p. 

Wallis M. Semantic and Symbolic Elements in Architecture. Iconity and First Step  
Towards an Architectural Semiotics // Semiotica. – 1973. – 8 (3/4). – P. 220–238. 

 
 

References1 
 

Bart, R. (1971). Semiologiya i gradostroitel'stvo. In Sovremennaya arhitektura, (1),  
7–10. Moscow. 

Bahtin, M.M. (1965). Tvorchestvo Fransua Rable i narodnaya kul'tura srednevekov'ya 
i Renessansa. Moscow : Izd-vo Hudozhestvennaya literatura. 

Van Gennep, A. (1999). Obryady perekhoda. Moscow : Vostochnaya literatura RAN. 
Vyol'flin, G. (1994). Osnovnye ponyatiya istorii iskusstva. Problema evolyucii stilya v 

novom iskusstve. Saint Petersburg : Mifril. 
Vitruvij. (2006). Desyat' knig ob arhitekture. Moscow : Arhitektura-S. 
Gabrichevskij, A.G. (1923). Prostranstvo i massa v arhitekture. In Iskusstvo, (1), 292–

309. Moscow. 
Gil'debrand, A. (1991). Problema formy v izobrazitel'nom iskusstve. Moscow : Izd-vo MPI. 

                                           
1 Здесь и далее библиографические записи в References оформлены в стиле 

«American Psychological Association» (APA) 6thedition. 



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

30

Gurevich, A. Ya. (2007). Kategorii srednevekovoj kul'tury. In Gurevich A. Ya.  
Izbrannye trudy. Srednevekovyj mir (pp. 15–260). Saint Petersburg : Izd-vo  
S.-Peterb. un-ta. 

Daniel', A.M., Daniel', S.M. (1979). Regulyarnoe pole izobrazheniya kak ob"ekt semi-
oticheskogo analiza. In Teoreticheskie problemy dizajna. Metodologicheskie aspekty 
sociologicheskih i istoriko-kul'turnyh issledovanij, (pp. 75–80). Moscow : VNIITE. 

Dekart, R. (1989). Pervonachala filosofii. In Dekart R. Sochineniya: v 2 t. T. 1.  
(pp. 297–422). Moscow : Mysl'. 

Dyurkgejm, E., Moss, M. (1996). O nekotoryh pervobytnyh formah klassifikacii.  
K issledovaniyu kollektivnyh predstavlenij. In Moss M. Obshchestva. Obmen. Lich-
nost'. Trudy po social'noj antropologii, (pp. 6–73). Moscow : Vostochnaya literatura 
RAN. 

El'mslev, L. (2006). Prolegomeny k teorii yazyka. Moscow : KomKniga/URSS. 
Zhegin, L.F. (1970). Yazyk zhivopisnogo proizvedeniya (Uslovnost' drevnego 

iskusstva). Moscow : Iskusstvo. 
Ivanov, V.V., Toporov, V.N. (1977). Strukturno-tipologicheskij podhod k semi-

oticheskoj interpretacii proizvedenij izobrazitel'nogo iskusstva v diahronicheskom 
aspekte. In Trudy po znakovym sistemam. (Vyp. 8) 103–119. Tartu : Izd-vo Tartus-
kogo universiteta. 

Kant, I. (1994). Kritika chistogo razuma. Moscow : Mysl'. 
Kassirer, E. (1998). Izbrannoe. Opyt o cheloveke. Moscow : Gardarika. 
Kassirer, E. (2002). Filosofiya simvolicheskih form: v 3 t. T. 1: Yazyk.; t. 2 : Mi-

fologicheskoe myshlenie. Moscow ; Saint Petersburg : Universitetskaya kniga. 
Kassirer, E. (2011). Mificheskoe, esteticheskoe i teoreticheskoe prostranstvo. In Vestnik 

Russkoj hristianskoj gumanitarnoj akademii. T. 12. (Vyp. 4), 85–97. 
Kashing, F. (1998). Ocherk mifo-sociologicheskoj organizacii Zun'i. In Kassirer E. 

Izbrannoe. Opyt o cheloveke, (pp. 245–248). Moscow : Gardarika. 
Klejn, F. (1956). Sravnitel'noe obozrenie novejshih geometricheskih issledovanij («Er-

langenskaya programma»). In Norden A.P. (ed.) Ob osnovaniyah geometrii,  
(pp. 399–434). Moscow : GITTL. 

Krejdlin, G.E. (2002). Neverbal'naya semiotika. Yazyk tela i estestvennyj yazyk. Mos-
cow : Novoe literaturnoe obozrenie. 

Lejbnic, G. (1982). Perepiska s Klarkom. In Lejbnic G. Sochineniya: v 4 t. T. 1.  
(Pp. 430–528). Moscow : Mysl'. 

Lotman, Yu.M. (1965). O ponyatii geograficheskogo prostranstva v russkih sred-
nevekovyh tekstah. In Trudy po znakovym sistemam 2. Uchenye zapiski TGU,  
(vyp. 181), 210–216. Tartu : Izd-vo Tartuskogo universiteta. 

Lotman, Yu.M. (1992). Izbrannye stat'i. T. 1. Tallinn : Aleksandra. 
Lotman, Yu.M. (1998). Ob iskusstve. Saint Petersburg : Iskusstvo – SPb. 
Markuzon, V.F. (1970). O zakonomernostyah razvitiya i semantike arhitekturnogo 

yazyka. In Arhitektura SSSR (1) 46–53. Moscow. 
Markuzon, V.F. (1979). O specifike hudozhestvennogo yazyka predmetno-

prostranstvennoj sredy. Semioticheskij aspect. In Trudy VNIITE. Tekhnicheskaya  
estetika. (Vyp. 20), 11–31. Moscow. 



 
Семиотизированные пространства в культуре  

 

 

31

Morris, Ch. (1983). Osnovaniya teorii znakov. In Yu.S. Stepanov (introductory article, 
ed.). Semiotika : Sb. statej, (pp. 37–89). Moscow : Raduga. 

Mochalov, L.V. (1983). Prostranstvo mira i prostranstvo kartiny : Ocherki o yazyke 
zhivopisi. Moscow : SH. 

N'yuton, I. (1936). Matematicheskie nachala natural'noj filosofii. In Krylov A.N.  
Sobr. soch. T. 7. Moscow ; Leningrad : Izd-vo AN SSSR. 

Panofskij, E. (2004). Perspektiva kak «simvolicheskaya forma». Goticheskaya arhitek-
tura i skholastika. Saint Petersburg : Azbuka-klassika. 

Puankare, A. (1983). O nauke. Moscow : Nauka. 
Rassel, B. (1997). Chelovecheskoe poznanie. Ego sfera i granicy. Kiev : Nika-Centr. 
Rejhenbah, G. (1985). Filosofiya prostranstva i vremeni. Moscow : Progress. 
Rozenfel'd, B.A. (1976). Istoriya neevklidovoj geometrii. Razvitie ponyatij o neevklido-

vom prostranstve.Moscow : Nauka. 
Barabanov, A.A. (red.) (1999). Semiotika prostranstva. Sb. nauch. tr. Mezhdunar. 

assoc. semiotiki prostranstva. Ekaterinburg : Arhitekton. 
Tarabukin, N.M. (1993, 1994). Problema prostranstva v zhivopisi. In Voprosy iskusst-

voznaniya, (1), 170–208; (2–3), 245–264; (4), 334–366; (1994), (1), 311–359. Mos-
cow ; Saint Petersburg. 

Toporov, V.N. (1983). Prostranstvo i tekst. In Tekst : semantika i struktura, (pp. 227–
285). Moscow : Nauka. 

Toporov, V.N. (2010). Mirovoe derevo. Universal'nye znakovye kompleksy: v 2 t. T. 1. 
Moscow : Rukopisnye pamyatniki Drevnej Rusi. 

Uspenskij, B.A. (1971). O semiotike ikony. In Trudy po znakovym sistemam 5,  
(pp. 178–222). Tartu : Izd-vo Tartuskogo universiteta. 

Florenskij, P.A. (1993 a). Obratnaya perspektiva. In Ikonostas. Izbrannye trudy po 
iskusstvu, (pp. 175–281). Saint Petersburg : Mifril, Russkaya kniga, 1993 a. 

Florenskij, P.A. (1993 b). Analiz prostranstvennosti i vremeni v hudozhestvenno-
izobrazitel'nyh proizvedeniyah. Moscow : Izd. Progress. 

Chertov, L.F. (2014). Znakovaya prizma. Stat'i po obshchej i prostranstvennoj semi-
otike. Moscow : Yazyki slavyanskoj kul'tury. 

Chertov, L.F. (2015). K semiotike prostranstvennyh granic. In Granicy i pogranichnost' 
v kul'ture. Mezhdunarodnyj zhurnal issledovanij kul'tury. (Vyp. 4), 51–62. Moscow : 
Izd-vo «Ejdos». Retrieved from : www.culturalresearch.ru ISSN 2079–1100. 

Chertov, L.F. (2017). Semiotika. Ocherki istorii i teorii. Moscow : URSS / LENAND. 
Chertov, L.F. (2020). O semiotizacii i resemiotizacii prostranstva goroda (Na primere 

Sankt-Peterburga). In Chelovek : obraz i sushchnost'. Gumanitarnye aspekty.  
Geterotopiya i semiotika kul'turnogo landshafta, (1), 78–90. Moscow : INION RAN. 

Shapiro, M. (1972). Nekotorye problemy semiotiki vizual'nogo iskusstva. Prostranstvo 
izobrazheniya i sredstva sozdaniya znaka-obraza. In Semiotika i iskusstvometriya : 
sb. statej, (pp. 136–163). Moscow : Mir. 

Eko, U. (1998). Otsutstvuyushchaya struktura. Vvedenie v semiologiyu. Saint Peters-
burg : Petropolis. 

Eliade, M. (1994). Svyashchennoe i mirskoe. Moscow : Izd-vo Mosk. un-ta. 
Carnap, R. (1922). Der Raum. Ein Beitrag zur Wissenschaftslehre. In Kant-Studien, 

Ergänzungshefte, (56). Berlin : Reuter and Richard. 



 
Чертов Л.Ф. 

 

 

32

Dreyer, C. (1984). Neuere Tendenzen in der Architektursemiotik. In Zeitschrift für 
Semiotik. (Bd 6, H. 3), 331–339. 

Eco, U. (1972). A Componential Analysis of Architectural Sign (Column). In Semi-
otica, 5 (2), 97–117. 

Krampen, M. (1971). Semiotik der Architektur. In Werk. (4), 246–248. 
König, D.K. (1971). Zur architektonischen Semiotik. In Werk. (6), 386–390. 
Lagopoulos, A. (1993). From the Stick to the Region : Space as a Social Instrument of 

Semiosis. In Semiotica, 96 (1–2), 87–138. 
Laugopoulos, A. (1998). Semiotics of space: A fuzzy field. In The Man and the City : 

Spaces, Forms, Meanings. Reports to the International Association for the Semiotics 
of Space (St. Petersburg, 27–30 July 1995). (V. I), 19–21. Saint Petersburg ; Geneva ; 
Thessaloniki ; Ekaterinburg : Architecton. 

Pellegrinio, P. (1999–2007). Le Sense de l’Espace. Vol. 1–4. Paris : Anthropos. 
Pellegrinio, P. (2006). Space: Semiotics. In Keith Brown (ed.), Encyclopedia of Lan-

guage & Linguistics. (Vol. 11), 599–601. Oxford : Elsevier. 
Pellegrino, P. (2019). A Reasoned History of AISE. Retrieved from : https://www.ias-

st.com/history 
Preziosi, D. (1979). Architecture, Language, and Meaning. The Origins of the Built 

World and its Semiotic Organization. In Approaches to Semiotics 49. The Hague ; 
Paris ; New York. 

Riegl, A. (1901). Die spätrömische Kunst-Industrie nach den Funden in Österreich-
Ungarn in Zusammenhänge mit der Gesammtentwirkung der bildenden Künste den 
Mittelmeervölkern. Wien : Hof- und Staats-Druckerei. – VI +222 S. 

Sandström, S. (1963). Levels of Unreality. Studies in Structure and Construction in 
Italian Mural Painting During the Renaissance. Uppsala : Almqvist &Wiksells Bok-
tryckeri AB. 

Tchertov, L. (2019). Signs, Codes, Spaces, and Arts : Papers on General and Spatial 
Semiotics. Newcastle : Cambridge Scholars Publishing. 

Wallis, M. (1973). Semantic and Symbolic Elements in Architecture. Iconology as a 
First Step Towards an Architectural Semiotics. In Semiotica, 8 (3/4), 220–238. 

 
 


