
175

УДК 130.2 + 910.4 DOI: 10.31249/chel/2024.01.10

Лавренова О.А.
ПУТЕШЕСТВИЕ КАК ОТКРОВЕНИЕ:

ПРОСТРАНСТВО, КУЛЬТУРА И ВРЕМЯ В ТВОРЧЕСТВЕ
Н.К. РЕРИХА И Л.В. ШАПОШНИКОВОЙ

Институт научной информации по общественным наукам РАН,
Университет науки и технологий (МИСиС),

Россия, Москва, olgalavr@mail.ru

Аннотация. Творчество Н.К. Рериха исследовали еще при его жизни, но
комплексный подход к его наследию сформировался в конце ХХ в., и появилось
такое направление гуманитарной науки, как рериховедение. Основателем и клас-
сиком рериховедения был П.Ф. Беликов, а ученым, осветившим наиболее полно и
глубоко все грани творчества великого художника и его семьи, стала Л.В. Ша-
пошникова. В судьбе Л.В. Шапошниковой как исследователя наследия Рерихов
очень много естественного созвучия с ними, особенно с деятельностью Н.К. Ре-
риха – это путешествия, культура, грандиозные общественные проекты. Общее
основание их творчества – культура Индии, которая уже давно стала символом
духовности и центром притяжения для российской творческой элиты: ведическая
и буддийская культура Индии позволяет непредубежденным исследователям
соприкоснуться с ее высокими духовными ценностями. Не менее важна в духов-
ной системе рериховского наследия Центральная Азия. Но для западных людей
первоисточники сокровенного знания Востока труднодоступны и малопонятны.
Творчество Рерихов сыграло роль переводчика, сблизившего Россию и Восток и
позволившего им лучше понимать друг друга. А Л.В. Шапошникова ввела его в
научный оборот, раскрыв разные аспекты этой связи для исследователей.

Ключевые слова: Н.К. Рерих; Л.В. Шапошникова; культура; пространство;
время.

Получена: 14.10.2023             Принята к печати: 09.11.2023

mailto:olgalavr@mail.ru


Лавренова О.А.

176

Lavrenova O.A.
Travel as an epiphany: space, culture and time in the works

of Nicholas Roerich and Lyudmila Shaposhnikova
Institute of Scientific Information for Social Sciences

of the Russian Academy of Sciences, University of Science and Technology
at the Moscow Institute of Steel and Alloys, Russia, Moscow, olgalavr@mail.ru

Abstract. The works of Nicholas Roerich was studied during his lifetime, but an
integrated approach to his legacy was formed at the end of the twentieth century and
such a direction of scientific research as Roerich studies appeared. Pavel Belikov was
the founder and classic of Roerichs studies, and Lyudmila Shaposhnikova became the
scientist who most fully and deeply illuminated all facets of the work of the great artist
and his family. In the work of Lyudmila Shaposhnikova, as a researcher of the Roerichs’
heritage, there is a lot of natural harmony with them, especially with the activities of
Nicholas Roerich is about travel, culture, grandiose public projects. One of the fateful
milestones on which their work is built is the culture of India, which has long been a
symbol of spirituality and a center of attraction for the Russian creative elite. This sym-
bol has a real foundation, because the Vedic and Buddhist culture of India allows open-
minded researchers to come into contact with its high spiritual values. Central Asia is
no less important in the spiritual system of Roerich’s heritage. But for Westerners, the
primary sources of the innermost knowledge of the East are difficult to access and ob-
scure. The Roerichs’ creativity played the role of a translator, bringing Russia and the
East closer together and allowing them to better understand each other. And Lyudmila
Shaposhnikova introduced it into scientific circulation, revealing various aspects of this
connection for researchers.

Keywords: Nicholas Roerich; Lyudmila Shaposhnikova; culture; space; time.

Received: 14.10.2023                                                  Accepted: 09.11.2023

Путешествие как метод философского познания

Наследие семьи Рерихов чрезвычайно широко и многогранно.
Конечно, оно создавалось для непосредственного восприятия зри-
телями, если речь идет о живописи, и читателями, если речь идет о
философских эссе и письмах. Но именно научное осмысление по-
зволяет увидеть то, что не лежит на поверхности – глубинные
смыслы. В этом отношении особенно интересно творчество фило-
софа, историка, востоковеда Людмилы Васильевны Шапошнико-
вой (1926–2015), которая поставила проблему комплексного и син-
тетического изучения как единого целого творчества всей семьи

mailto:olgalavr@mail.ru


Путешествие как откровение: пространство, культура и время
в творчестве Н.К. Рериха и Л.В. Шапошниковой

177

Рерихов – Николая Константиновича, его супруги Елены Ивановны,
их сыновей востоковеда Юрия Николаевича и художника Свято-
слава Николаевича. Ее научный подход и научная школа чрезвы-
чайно важны для современного понимания наследия Рерихов и
философии Живой Этики, вошедшей в плеяду русского космизма
и создававшейся в тесном соприкосновении с духовной традицией
Востока [Лавренова, Куцарова, 2008].

Несколько десятилетий назад классик рериховедения Павел
Федорович Беликов (1911–1982) писал: «Когда мне было лет три-
дцать, я думал, что могу многое сказать о Рерихе, стремился к это-
му. <...> Когда на исходе шестой десяток, я гадаю – смогу ли я до
конца жизни вообще сказать о Рерихе то, что нужно, и так, как
нужно» [Непрерывное … , 2003, с. 7]. Чем больше знаний накап-
ливает ученый, чем больше оттачивает и утончает свои исследова-
тельские подходы, тем более захватывающая картина открывается
его интеллектуальному и духовному взору.

В 1968 г. Л.В. Шапошникова познакомилась в Индии с млад-
шим сыном Рерихов – художником и общественным деятелем
Святославом Николаевичем. Он подарил ей «Беспредельность»,
самую сложную из книг Живой Этики. Позже она напишет: «Идеи
Живой Этики – не отвлеченные, не абстрактные. Сложившись в
природном космическом потоке, вобрав в себя все самое ценное из
прошлого и настоящего человечества, объединив в себе мысль
Востока и Запада, они несут огромный энергетический заряд дей-
ственности, устремляя человечество к будущему, к духовному со-
вершенствованию и эволюционному продвижению. <…> Живая
Этика способствует такому пониманию человеком событий, “ко-
торое бы отражало суть и основу всей Вселенной”, по словам
Н.К. Рериха. Осмысливая место человека в системе космической
эволюции, создатели Живой Этики утверждали, что “человек яв-
ляется источником знания и самым мощным претворителем Кос-
мических Сил” <…> Человек в своем бытии не может быть отде-
лен, обособлен от энергетической структуры Космоса. Он несет ее
в себе и поэтому живет по тем же законам, что и Космос» [Ша-
пошникова, 2006б, с. 225–226].

С этой судьбоносной встречи наследие великой семьи стало
областью научного интереса и источником вдохновения для твор-
чества Л.В. Шапошниковой. Впоследствии она привезет в Совет-



Лавренова О.А.

178

ский Союз наследие Рерихов и создаст уникальный общественный
Музей имени Н.К. Рериха – культурный и научный центр. Но од-
ним из первых шагов постижения наследия великой семьи стало ее
путешествие. Она отправилась в путь и прошла по маршруту Цен-
трально-Азиатской экспедиции Н.К. Рериха (1924–1928), о целях и
задачах которой художник писал: «Кроме художественных задач,
в нашей экспедиции мы имели в виду ознакомиться с положением
памятников древности Центральной Азии, наблюдать современное
состояние религии, обычаев и отметить следы великого переселе-
ния народов» [Рерих, 1992, с. 160].

Л.В. Шапошникова уже имела свой собственный опыт пу-
тешествий. Серия ее книг о племенах Индии [см. переиздания:
Шапошникова, 2016; 2017] была отмечена индийским правитель-
ством, и она была удостоена высокой премии имени Джавахарлала
Неру. Ее личный опыт и опыт путешествия Рериха наложились
друг на друга, создав новое прочтение культурных ландшафтов
Гималаев, Алтая и пустынь Центральной Азии. Этому подходу
задал тон сам Рерих: «Никакой музей, никакая книга не дадут пра-
во изображать Азию и всякие другие страны, если вы не видели их
своими глазами, если на месте не сделали хотя бы памятных заме-
ток. Убедительность, это магическое качество творчества, необъ-
яснимое словами, создается лишь наслоением истинных впечатле-
ний действительности. Горы везде горы, вода всюду вода, небо
везде небо, люди везде люди. Но тем не менее, если вы будете, си-
дя в Альпах, изображать Гималаи, что-то несказуемое, убеждаю-
щее будет отсутствовать» [Рерих, 1992, с. 160].

Кроме того, это путешествие стало отправной точкой в по-
нимании философии Живой Этики, так как на маршруте Шапош-
никова встречалась с учеными ламами и с одним из высоких ду-
ховных Учителей Востока, беседы с которым вошли в ее книгу
«Вселенная Мастера» [Шапошникова, 2005]. Впоследствии она
убедительно показала, что творчество Н.К. Рериха неразрывно
связано с этим философским учением и представляет собой его
развитие в живописных и литературных образах, в общественно-
культурных проектах.

Н.К. Рерих был художником, литератором, общественным
деятелем, путешественником. В молодости он профессионально
занимался археологией, его исследования были востребованы в



Путешествие как откровение: пространство, культура и время
в творчестве Н.К. Рериха и Л.В. Шапошниковой

179

академической среде того времени. Глубокий интерес к истории,
антропологии и философии культуры стал для Л.В. Шапошнико-
вой тем самым камертоном, который помог ей сонастроиться с
творческим гением великого соотечественника, заглянуть в его
мастерскую. Талантливый историк, востоковед, исследователь ма-
лых народов Индии, она смогла охватить полет мысли Рериха и
максимально полно ввести его наследие в научный оборот.

Можно сказать, что основной методологический подход, ко-
торый использовала Шапошникова в изучении наследия Н.К. Ре-
риха – это не только глубокий контент-анализ его художественных
и литературных произведений, но также сонастроенность, духов-
ный резонанс с творчеством Мастера.

В какой-то мере это сродни герменевтическому подходу в
гуманитаристике. Основанный на вживании, вчувствовании, он
был предложен немецким историком культуры В. Дильтеем
[Дильтей, 2001] на рубеже XIX–XX вв. Во второй половине ХХ в.
это методологическое направление развивал историк науки Т. Кун,
который показал важность интуиции для открытия новых научных
горизонтов: «Термин “интерпретация” не пригоден для того, чтобы
выразить такие проблески интуиции, благодаря которым рождается
новая [научная] парадигма» [Кун, 2001, с. 164].

Для Л.В. Шапошниковой вчуствование, вживание и интуиция –
и отправная точка для дальнейшего развития мысли, и важный эле-
мент анализа и логического продолжения концепций, которые Ре-
рихом были даны намеками в его творческом наследии. Также можно
сказать, что исследовательница была сонастроена не только с твор-
чеством Николая Константиновича, но и созвучна и тем высоким
идеям, которые его вдохновляли. Многие такие смысловые созву-
чия были выстроены именно благодаря путешествиям по Индии и
Центральной Азии, и геокультурное пространство стало для Масте-
ра и исследователя его творчества связующим контекстом.

Индия как любовь

Одним из духовных ориентиров была Индия.
«Во всей Индии, от опаленного юга до вознесенных Гимала-

ев, живут знаки, о которых вы вспомните во всякой стране. Во
всех них вы по справедливости воздадите почтение тонкости и



Лавренова О.А.

180

возвышенности мысли» [Рерих, 1991, с. 178], – писал Н.К. Рерих.
Индия манила Рерихов задолго до их приезда туда. Ориентализм
был очень распространенным направлением в русском искусстве и
философии рубежа XIX–ХХ вв., этому способствовали переведен-
ная на русский язык Бхагавад-Гита (первый перевод был опубли-
кован в еще 1788 г.), доступные в России переводы на английский
трудов Рамакришны и Вивекананды, перевод И. Буниным на рус-
ский стихов Рабиндраната Тагора (1914) и опубликованное Ното-
вичем апокрифическое Тибетское Евангелие [La vie … , 1894; Не-
известная … , 1910]. Н.К. Рерих использовал индийские сюжеты в
некоторых своих литературных и художественных работах, еще
находясь в России. Путь в Индию был непрямой – через Европу и
США, и только в 1923 г. Рерихи приехали в страну своих мечта-
ний, сразу же начав путешествие по ее священным и историческим
местам. А потом они направились по маршруту грандиозной Цен-
трально-Азиатской экспедиции (1924–1928), которая прошла по
Китаю, России, Монголии, Тибету и вернулась в Индию.

Индийский «магнит» спустя полвека притянул и историка-
востоковеда Л.В. Шапошникову. Как советский индолог она начи-
нала с изучения рабочего движения в стране, но после первого
приезда в Индию ее главным интересом стала культура, произра-
стающая из глубокой древности.

Современная Индия – это не только быстроразвивающаяся
перспективная страна, какой она стала в конце ХХ в., но также
клубок противоречий, где высшие взлеты человеческого духа со-
седствуют с крайними проявлениями невежества, обусловленными
религиозной рознью, бедностью и пережитками. Но оба исследо-
вателя за современностью увидели вневременное. Поэтому они
были путешественниками не только в пространстве, но и во вре-
мени, могли прикоснуться к Несказуемому – духовным вершинам
индийской культуры. И Н.К. Рерих, и вслед за ним Л.В. Шапош-
никова смогли деликатно и доходчиво писать о сокровенном так,
чтобы человек смог почувствовать трепет незримых крыльев, за-
глянуть за границы рационального познания.

Л.В. Шапошникова отмечала непреходящую связь времен в
геокультурном пространстве этой страны: «В Индии же память
обо всех, кто когда-то прошел по древним дорогам, бьется горячей
кровью в тех, кто живет теперь. Древнейшая культура Мохенджо-



Путешествие как откровение: пространство, культура и время
в творчестве Н.К. Рериха и Л.В. Шапошниковой

181

Даро и Хараппы, захороненная в покрытых скудной растительно-
стью холмах долины Инда, продолжается в душах и обычаях тех,
кто населяет современные города Индии. <…> Различные фило-
софские системы Индии возникали на многовековом дереве ду-
ховной традиции, подобно свежим побегам, питавшимся теми же
корнями, которые взрастили их предшественников» [Шапошнико-
ва, 2006а, с. 62–63].

Таким образом, можно сказать, что Индия в мировом гео-
культурном пространстве – это сконцентрированный сгусток ду-
ховной энергии древнейшей культуры, это развертка категорийного
ноуменального мира в географическом и историческом простран-
стве и времени.

Россия на эту особенность Индии отзывалась в судьбонос-
ные периоды своей истории, которые случались с завидной перио-
дичностью. Эти периоды отличаются особым обостренным чувством
причастности каждого к вершению судеб страны и человечества,
как провидчески писал Ф.И. Тютчев:

Блажен, кто посетил сей мир
В его минуты роковые.
Его призвали Всеблагие
Как собеседника на пир.

В апокалиптические времена человеку и человечеству свой-
ственно искать выход из кризисов в обращении к духовным цен-
ностям. И в такие моменты Индия была для русской культуры ме-
стом, где соединяются Земля и Небо. «И я от многих бед пошел в
Индию» – эти строки принадлежат тверскому купцу Афанасию
Никитину, в XV в. совершившему «Хожение за три моря». Инте-
ресно, что личное высказывание тверитянина незаметно транс-
формировалось в культуре в обобщающий слоган «От всех бед
уйдем в Индию», который, в частности, цитировался Н.К. Рерихом
в его литературных эссе [Рерих, 1996, с. 607].

В начале ХХ в. в этом отношении знаковыми были строки
Н.С. Гумилёва из стихотворения «Заблудившийся трамвай» (1919):

Где я? Так томно и так тревожно
Сердце мое стучит в ответ:
Видишь вокзал, на котором можно
В Индию Духа купить билет?



Лавренова О.А.

182

Удивительно, но учитывая многочисленные упоминания, ал-
люзии, образы в литературе и искусстве, отдаленная страна на
протяжении более чем столетия выступает в роли символа-
мотивации для русской культуры. «Символы-мотивации – это, как
правило, ландшафтные знаки этнической целостности, восприня-
той в виде судьбы этноса. Таковы для русских река Волга, Кули-
ково поле, Бородино, сыра мать-земля, по которой ходили Богома-
терь и Андрей Первозванный» [Чеснов, 1998, с. 77]. Индия именно
как внешняя «Страна Духа» входит в этот ряд, актуализируя ар-
хаические и религиозно-мифологические пласты национального
сознания.

1920-е, послереволюционные годы, и годы застоя и Перестрой-
ки в чем-то похожи: в эти периоды людям необходимо было выйти за
границы собственного социального пространства, лежащего в руи-
нах. Поэтому Н.К. Рерих и десятилетия спустя Л.В. Шапошникова
старались заложить ступени в прекрасное будущее в тяжелые и
переломные исторические моменты и, может быть, именно поэто-
му им легко удавалось проникать мыслью за пределы историче-
ской реальности, осознавая метаисторию – узлы и первопричины
исторических событий, коренящиеся в духовном мире.

Сокровенные Гималаи

Индия Духа – это не просто символ, связаный с далекой стра-
ной, которая чем дальше и неизведанней, тем лучезарнее. В данном
случае можно сказать, что в символе есть еще некая объективация
духовной реальности. Например, Гималаи, горная гряда, – средо-
точие культуры Индии с древних времен. Физически это растущие
горы. Если большинство горных систем на планете Земля уже пе-
режили свой этап становления, то Гималаи, находящиеся на стыке
двух платформ, продолжают свое движение к небу и каждый год
прибавляют примерно по 0,5 – 1 см, потому что Индийская плита
продолжает двигаться на север, сминая горные породы и выдавли-
вая их наверх. И это объективное движение ввысь тоже является
одним из элементов смыслового наполнения символа.

В Гималаях началась и закончилась Центрально-Азиатская
экспедиция. В творчестве Н.К. Рериха значение Гималаев отчетливо
выражено в космическом сочетании цветов его полотен. Особые



Путешествие как откровение: пространство, культура и время
в творчестве Н.К. Рериха и Л.В. Шапошниковой

183

энергетические условия высокогорья, а также метеоритную пыль,
оседающую в ледниках и тем самым физически соединяющую Не-
бо и Землю, предполагалось изучать в организованном Рерихами
Институте Гималайских исследований «Урусвати». Имелся в виду
дальний космос, энергетика которого попадает в виде метеоритов
и космической пыли на нашу планету.

Для Н.К. Рериха был особенно важен историко-культурный
ландшафт Гималаев, его насыщенность духовными накоплениями.
Многие индийские риши уходили в горы, когда приходила пора
духовного подвига. Рерих посвятил очень много очерков и живо-
писных полотен именно Гималаям. Легендарная и загадочная
страна Шамбала, о которой писал Н.К. Рерих [Рерих, 2000], была
для него одновременно и духовной и географической реальностью.
«Безусловно, для Николая Константиновича общение с Риши,
Учителями и Мудрецами было самым важным в индийском пе-
риоде его творчества, и научного и художественного. Это общение
определило культурно-историческую позицию Рериха, сделало ее
ясной и действенной» [Шапошникова, 2006а, с. 69].

Л.В. Шапошникова писала о том, что Гималаи и заповедная
страна Шамбала – это особое пространство, но, тем не менее, свя-
занное с реальным географическим пространством, и что ашрамы
великих риши имеют свои координаты в горных отрогах великой
гряды. Говоря о духовных Учителях Востока, Шапошникова осмыс-
ливала их влияние в контексте метаисторической реальности, за-
печатленной в текстах древних легенд. По ее мнению, гималайские
ашрамы непосредственно связаны с индийской культурой. Ме-
таистория – это особое течение времени, тем не менее связанное с
историческим временем. Метаистория организуется духовными
импульсами, дающими новое направление истории, приходят в
мир Вестники, которые являются сотворцами исторического процес-
са. Это символически отражено в североиндийских легендах о на-
гах – мудрых людях-змеях, которые приносят знание людям. В част-
ности, путешествуя по Кашмиру, Л.В. Шапошникова вспоминает
прославленного Нагарджуну – великого буддийского философа,
изображенного на одном из полотен Н.К. Рериха. «В <…> красных
отблесках заката Великий наг поднял свой капюшон из глубин
священного озера, на берегу которого сидел Нагарджуна. Так на



Лавренова О.А.

184

картине Рериха изображен таинственный момент передачи знания»
[Шапошникова, 2000, с. 84].

«Культура имеет, во-первых, коммуникационную, и, во-
вторых, символическую природу», – писал классик российской
семиотики и культурологии Ю.М. Лотман [Лотман 1994, с. 6]. Со-
ответственно, память о духовных импульсах, представляющих собой
коммуникацию в высшем ее смысле, преображается в знаковую
систему, и ее нужно уметь прочитать.

Н.К. Рерих оставляет намеки и знаки в своих произведениях.
А Л.В. Шапошникова, опираясь на них, выстраивает целостную
концепцию метаистории, где Индия играет одну из основопола-
гающих ролей – как духовный локус, радиирующий особые свой-
ства пространства-времени в реальность. Через этот локус напи-
тывается смыслами геокультурное пространство планеты, которые
расшифровывают и Н.К. Рерих, и Л.В. Шапошникова.

Алтай

Гималаи стали отправной точкой путешествий Рериха по
Азии и местом его упокоения, но одно из важнейших событий в
биографии художника – Центрально-Азиатская экспедиция.
Внутренние области Азии осмысливались по мере их прохожде-
ния путешественником в контексте его философии культуры.

Само это путешествие имело совершенно особую семантику.
Передвижения людей по земной поверхности всегда наполнены
смыслом, и в зависимости от назначения их можно представить
разными метафорическими моделями: вектор на плоскости, дви-
жение по кругу, вектор восхождения и др. [Лавренова, 2009].

Центрально-Азиатская и более поздняя Маньчжурская
(1934–1935) экспедиции Рериха выделялись тем, что с ними были
связаны идеи его общественно-культурных проектов, которые в
случае их осуществления кардинально преобразили бы эти земли.
«Сам акт преобразования территории также является восхождени-
ем для подвижника. Земная материя созвучна ему по рождению,
перерождая себя, рождая в себе нового, иномирного человека. Ес-
ли пытаться осмыслить этот процесс в терминах синергетики, ду-
ховный подвижник как бы взрывает косную материю изнутри, и
волна этого «взрыва» очищает и трансформирует прилежащие



Путешествие как откровение: пространство, культура и время
в творчестве Н.К. Рериха и Л.В. Шапошниковой

185

слои географической оболочки. Преодоление косности материи, не
только своего тела, но и окружающего мира, формирует духовное
напряжение необычайной силы, возносящее подвижника в миры
соответствующей напряженной энергетики. Семантика такого
действа – расширяющаяся до Беспредельности сфера – примени-
тельно не к путешественнику, но к территории, которая обретает
новые смысловые измерения» [Лавренова, 2009, с. 226].

Алтай занимал особое место в общественно-культурных
проектах Рериха, здесь предполагалось создать своеобразный на-
родный кооператив или корпорацию «Белуха» [Beluha … , 1924],
бизнес-проект которой был разработан в Музее Рериха в Нью-
Йорке еще в 1924 г., за два года до того, как экспедиция приехала
на Алтай. Надо отметить, что подобные планы, которые Рерих за-
думывал осуществить первоначально на Алтае, потом в Маньчжу-
рии (1934) и во Внутренней Монголии (1935), во всех случаях бы-
ли не столько бизнес-проектами, сколько попыткой реализовать в
социальной и исторической реальности основные положения,
сформулированные в одной из книг Живой Этики – в книге «Об-
щина». Если в творчестве Рерихов, как и в чаяниях многих сооте-
чественников, Индия была страной Духа, убежищем в смутные
времена, то в историко-культурной перспективе, как ее видел
Н.К. Рерих, Алтай и вышеуказанные области Центральной Азии
стали вероятным местом воплощения Нового мира, построенного
на принципах духовного братства, сотрудничества и всесторонней
кооперации. Но по вполне понятным причинам и условиям того
времени все эти идеи так и остались в сокровищнице вдохновений
будущих поколений [см. Лавренова, 2021].

Путевой дневник Н.К. Рериха, написанный по маршруту
экспедиции, был опубликован под названием «Алтай – Гималаи»
[Рерих, 1992]. Как одна из важнейших вех этого пути обозначен
Алтай, геокультурный регион, который привлекал своими воз-
можностями и историческими традициями. На Алтае издавна се-
лились староверы, ушедшие в глухие леса от преследований во
времена реформы патриарха Никона. Многие русские мыслители
рассматривали старообрядчество не как раскольничество и ересь, а
как религиозно-культурную практику, сохранившую основы рус-
ской духовности и заложившую особенности ментальности рус-
ского народа [Лосский, 1990, с. 98], Л.Н. Гумилёв определил их



Лавренова О.А.

186

общность как особый «субэтнос» [Гумилёв, 1994, с. 329]. И имен-
но в староверческом селе Верхний Уймон остановились на постой
Рерихи.

Для Н.К. Рериха были важны традиции и легенды старове-
ров, одну из которых – о загадочной стране Беловодье – он связы-
вал с сакральным средоточием буддийской Центральной Азии –
Шамбалой.

«Журнал Западно-Сибирского географического общества в
Омске опубликовал в 1916 г. статью Белослюдова «К истории Бе-
ловодья», а журнал Русского географического общества Санкт-
Петербурга опубликовал в 1903 г. статью Короленко, озаглавленную
«Путешествие уральских казаков в Беловодское царство». В этих
статьях рассказывается о том, что до сих пор существует старо-
верческая легенда о Беловодье, о земном рае, где нет гонений.
«Эта мифическая страна находится где-то на Востоке. <…> Старо-
веры много раз пытались найти эту сказочную страну, и некоторое
время Алтай считался местом Беловодья. Но постепенно леген-
дарное царство начало смещаться в сторону Гималаев» [Рерих,
1996, с. 76–77].

По мысли Рериха, Алтай был интересен также, как один из
узловых регионов великого переселения народов, в ландшафте ко-
торого остались священные знаки ушедших культур. Они сохра-
нились в легендах о «чуди», скрывшейся под землей, и Рерих ви-
дит в подземных ручьях и устьях пещер семантику невидимых
входов в подземные коридоры, ведущие чуть ли не до Гималаев, в
то самое Беловодье.

Л.В. Шапошникова, идя по маршруту Мастера в 1970-х го-
дах, посетила и Алтай, результатом стала книга-фотоальбом «От
Алтая до Гималаев», где также отмечается, что «через Алтай про-
ходила одна из важнейших артерий движения различных племен и
народов, сыгравших большую роль в этногенезе Евразии» [Ша-
пошникова, 1998, с. 34]. Движение «сквозь», своеобразный «исто-
рический транзит», становится нервом, по которому передаются
инновационные и эволюционные импульсы вместе с движущими-
ся народами. Исследовательница фотографирует петроглифы, ка-
менные бабы, менгиры. И позже в книге «По маршруту Мастера»
она более развернуто пишет о значении Алтая в евразийском гео-
культурном пространстве, показывает, как прошедшие здесь народы



Путешествие как откровение: пространство, культура и время
в творчестве Н.К. Рериха и Л.В. Шапошниковой

187

оставляли часть своей души в культурном наследии. Но с горечью
констатирует, что со времен Рериха Алтай сильно «обезбабили» – все
труднее найти на перекрестьях путей эти величественные камен-
ные изваяния. Какие-то из них были разрушены, какие-то вывезе-
ны в музеи. Тем самым обедняется и десакрализуется геокультур-
ное пространство, ранее наполненное значимыми артефактами и
окружающими их легендами. Легенды оказались более долговеч-
ными, чем камни. Легенды о вестниках и о кладах «оплодотворили
творчество Рериха-художника и придали его картинам то вол-
нующее своеобразие, за которыми стояли воспоминания о каких-
то забытых тайнах и утерянном знании» [Шапошникова, 2000].
Исследовательница делает немаловажные выводы, анализируя фи-
лософию Живой Этики и творчество Н.К. Рериха – опять же в кон-
тексте своей концепции метаистории – об эволюционной роли
Вестников и культурных героев – людей, опережающих свое время,
приносящих новое знание, меняющих ход исторического процесса.

Сердце Азии

«Сердце Азии» – так называлась одна из книг Н.К. Рериха,
созданная как результат осмысления Центрально-Азиатской экс-
педиции и опубликованная в 1929 г. Эта красивая метафора пока-
зывает глубинные основы геокультурного пространства – ритм,
центробежность и центростремительность культурных импульсов
и интенций, что сродни потокам животворной крови, наполняю-
щим сердце. Поэтому для Рериха были важны эти просторы, кото-
рые за внешней безжизненностью скрывали мощный потенциал.

Пустыни Срединной Азии, которые Рерихи прошли тогда,
представлялись путешественникам пространствами, уводящими в
бесконечность, пески покрывали руины древних поселений и от-
крывали новые пути. В Монголии удалось опубликовать ту самую
книгу «Община», в которой говорилось о перспективах человече-
ского общинножития, построенного не на принуждении, а на доб-
ровольной и осознанной кооперации.

В 1934–1935 гг. Н.К. Рерих и его старший сын Юрий совер-
шили еще одну большую экспедицию, хотя и уступающую по дли-
тельности и размаху задачам Центрально-Азиатской, но тоже
очень важную в тех смысловых координатах, которые были фреймом



Лавренова О.А.

188

общественно-культурной деятельности Рериха. Это была Мань-
чжурская экспедиция под руководством Н.К. Рериха, формально
направленная Департаментом сельского хозяйства США на поиск
семян засухоустойчивых растений. Но Рерих параллельно разви-
вал и свои проекты. Кооперативы, которые ранее планировались
на Алтае, теперь задумывались в Маньчжурии при участии рус-
ских эмигрантов, поддерживающих идеи духовной общины, прочно
стоящей на ногах и в экономическом плане. Позднее, когда рус-
ская эмиграция показала себя не с самой лучшей стороны, этот
проект в видоизмененном виде переместился во Внутреннюю
Монголию. Теперь рассматривались возможности развития соб-
ственно Внутренней Монголии, новой и на тот момент независи-
мой страны, желающей идти своим собственным путем. Н.К. Рерих
мог бы стать идейным вдохновителем этого преображения, будучи
главным советником местного князя [Лавренова, 2015].

На маршруте Маньчжурской экспедиции Н.К. Рерих начал
писать «записные листы», которые потом лягут в основу «Листов
дневника», собранных вместе и опубликованных уже в конце ХХ в.
на родине. В этих эссе Рерих охватывал мысленным взором про-
шлое и будущее, все культурные институции, связанные с его
именем, и готовящееся на тот момент подписание Пакта Рериха
(Договор об охране художественных и научных учреждений и ис-
торических памятников) [Лавренова, 2017].

Знаки, которые были важны в геокультурном пространстве
Азии для пытливого взора путешественника, не только считывались
и осмысливались, но также устанавливались в значимых местах: так
в 1927 г. был установлен субурган в Шарагольчи, где согласно
преданию «останавливался на ночлег Великий Держатель» [Рерих,
1992, с. 298]. То есть место, указанное в легендах, Рерихи зафик-
сировали священным сооружением, построенным по всем прави-
лам буддийской традиции и освященным ламами.

Помимо монгольских и китайских пустынь Рерихи прошли
через Тибет, где экспедиция чуть не погибла, задержанная на дол-
гие зимние месяцы местным правительством. Здесь Е.И. Рерих в
тяжелейших условиях создавалась книга «Знаки Агни Йоги», где
были собраны главные положения всего философского учения
Живой Этики.



Путешествие как откровение: пространство, культура и время
в творчестве Н.К. Рериха и Л.В. Шапошниковой

189

Маршрут исследовательницы творчества Рериха пролегал по
Дарджилингу, Ладаку и Монголии, а китайская часть пути рери-
ховской экспедиции оказалась тогда недоступной из-за политиче-
ского напряжения между СССР и Китаем. Л.В. Шапошникова от-
мечала, что по прошествии 50 лет Рерихов помнили везде, где они
проходили, они остались в памяти не только непосредственных
свидетелей, но и их потомков. Рерих, собиратель легенд, сам стал
легендой этих мест, его genius loci… В Улан-Баторе Шапошникова
встретилась c академиком Ринчином, которому был 21 год, когда в
Ургу приехали Рерихи. Он вспомнил о картине «Великий Всад-
ник», подаренной Рерихом монгольскому правительству и до сих
пор составляющую гордость Музея изобразительных искусств
Монголии: «Удивительно, что он так сумел его написать. Людям с
Запада редко удается проникнуть в суть буддийской символики.
Рерих обладал таким даром. Этим он привлек многих из нас»
[Шапошникова 1999, с. 98]. В разговоре с Ринчином было затро-
нуто и сокровенное духовное пространство Азии, с которым неви-
димыми нитями смыслов была связана экспедиция. Академик,
крупнейший историк Монголии, тогда отметил: «Мы не произно-
сим слово “Шамбалаˮ всуе. <…> За ним стоит Великая реальность.
Ученым пора исследовать его и очистить от наслоений времени и
религиозных предрассудков. Рерих сделал в этом отношении пер-
вый шаг» [Шапошникова, 1999, с. 101].

* * *

«Рерих действительно умел выбирать маршруты своих пу-
тешествий. Он шел там, где протекал основной поток истории.
Выбирал те страны, где этот поток имел будущее. И Великий
Всадник, мчавшийся на красном коне, утверждал это будущее»
[Шапошникова 1999, с. 103]. Путешествия стали для Рериха и его
последователей духовным откровением и ступенями будущих по-
строений.

Наследие Рерихов не зря называют мостом культур. Разные
культуры благодаря произведениям великого художника и мысли-
теля становятся ближе и понятнее русской ментальности и, наобо-
рот, знакомят мир с загадочной русской душой (коллекции картин
и общества его имени существуют в десятках зарубежных стран).



Лавренова О.А.

190

Философия, живопись, путешествия Рерихов давно стали предметом
изучения отечественных и зарубежных исследователей. Л.В. Ша-
пошникова, создавшая и возглавившая общественный Музей име-
ни Н.К. Рериха на его родине, систематизировала весь массив ви-
зуальных образов и идей великой семьи, начав свои изыскания с
путешествия по маршруту Мастера и таким образом подобрав со-
кровенные ключи к его творчеству.

Развивая философию культуры Рериха, она показала, что
культура – это самоорганизующаяся система Духа. В какие-то исто-
рические периоды она существует автономно, как бы варится в
своем соку и наращивает духовный потенциал. Когда националь-
ная культура достигает некой степени полноты, наступает момент
и она «выплескивается» во внешнее культурное пространство,
чтобы принести миру накопленное ранее духовное богатство и
воспринять внешние импульсы, которые играют определяющую
роль в ее эволюции на этом этапе. Связующим звеном взаимного
притяжения культур являются духовные подвижники. Вся семья
Рерихов была из их числа, и Л.В. Шапошникова более полувека
спустя тоже взяла на себя миссию медиатора не только между
культурами, но также и между мудростью философии Живой Эти-
ки, бышей духовной основой творчества Мастера, и современным
сознанием.

Список литературы

Гумилёв Л.Н. Этногенез и биосфера Земли. – Москва : ДИ-ДИК, 1994. – 638 с.
Дильтей В. Предпосылки или условия сознания либо научного познания // Во-
просы философии. 2001. – № 9. – С. 124–125.

Кун Т. Структура научных революций / пер. с англ. – Москва : АСТ, 2001. – 365 с.
Лавренова О.А. «В строительстве и неисчерпаемости преодолеем». Маньчжур-
ская экспедиция Н.К. Рериха (1934–1935) // Рерих Н.К. Дневник Маньчжурской
экспедиции (1934–1935) / публикация, прим. и пер. О.А. Лавреновой. – Москва :
МЦР, 2015. – С. 7–80.

Лавренова О.А. «Записные листы» Николая Рериха – космическая эссеистика // Studia
Litteraria Universitatis Iagellonicae Cracoviensis. 2017. – T. 12. Zeszyt 4. – S. 269–277.

Лавренова О.А. Идея Общины в Живой Этике и общественных проектах Н.К. Рери-
ха // Учение Живой Этики и его актуальность в современном мире: материалы
Междунар. науч.-обществ. конф. 2018. – Москва : МЦР, 2021. – С. 131–143.

Лавренова О.А. Центрально-Азиатская экспедиция Н.К. Рериха: философия и се-
мантика путешествия // 80 лет Центрально-Азиатской экспедиции Н.К. Рериха :



Путешествие как откровение: пространство, культура и время
в творчестве Н.К. Рериха и Л.В. Шапошниковой

191

материалы Международной научно-общественной конференции. 2008. – Москва :
МЦР, Мастер-Банк, 2009. – С. 224–238.

Лавренова О.А., Куцарова М.П. Осмысление и развитие Живой Этики в трудах
Л.В. Шапошниковой // Живая Этика и наука : материалы Международной на-
учно-общественной конференции. 2007. – Москва : МЦР : Мастер-Банк, 2008. –
С. 592–618.

Лотман Ю.М. Беседы о русской культуре: быт и традиции дворянства (XVIII –
нач. XIX в.). – Санкт-Петербург : Искусство–СПБ., 1994. – 412 с.

Лосский Н.О. Характер русского народа : в 2 кн. – Москва, 1990. – Кн 2. – 98 с.
Неизвестная жизнь Иисуса Христа. – Санкт-Петербург, 1910. – 96 с.
Непрерывное восхождение : сборник, посвященный 90-летию со дня рождения
П.Ф. Беликова : в 2 т. – Москва : МЦР, 2003. – Т. 2. Ч. 1 (1934–1975). – 620 с.

Рерих Н. Алтай – Гималаи : путевой дневник / предисл. К. Брэгдона. – Рига : Вие-
да, 1992. – 336 с.

Рерих Н.К. Гималаи – обитель Света. Адамант. – Самара : Агни, 1996. – 248 с.
Рерих Н.К. Глаз добрый. – Москва : Художественная литература, 1991. – 222 с.
Рерих Н.К. Листы дневника : в 3 т. – Москва : МЦР, 1996. – Т.3. – 688 с.
Рерих Н. Цветы Мории. Пути благословения. Сердце Азии. – Рига : Виеда, 1992. – 262 с.
Рерих Н.К. Шамбала сияющая. – Москва : МЦР, 2000. – 310 с.
Чеснов Я.В. Лекции по исторической этнологии. – Москва : Гардарика, 1998. – 400 с.
Шапошникова Л.В. Австралоиды живут в Индии. – Москва : МЦР, 2017. – 252 с.
Шапошникова Л.В. Великое путешествие : в 3 кн. – Москва : МЦР, 1999. – Кн. 2.
По маршруту Мастера. Т. 1. – 400 с.

Шапошникова Л.В. Великое путешествие : в 3 кн. – Москва : МЦР, 2000. – Кн. 2.
По маршруту Мастера. Т. 2. – 544 с.

Шапошникова Л.В. Великое путешествие : в 3 кн. – Москва : МЦР, 2005. – Кн. 3.
Вселенная Мастера. – 1088 с.

Шапошникова Л.В. Дороги джунглей. – Москва : МЦР, 2016. – 368 с.
Шапошникова Л.В. От Алтая до Гималаев : по маршруту Центрально-Азиатской
экспедиции Н.К. Рериха. Фотоальбом. – Москва : МЦР, 1998. – 336 с.

Шапошникова Л.В. Ученый, мыслитель, художник. – Москва : МЦР, 2006а. – 192 с.
Шапошникова Л.В. Этическая философия космической эволюции // Держава Рери-
хов : статьи и выступления : в 2 т. – Москва : МЦР, Мастер-Банк, 2006б. – Т. 1. – 569 с.

Beluha Corporation [business project]. 1924 / Amherst Centre for Russian Culture.
Roerich collection. Box 4.

La vie inconnue de Jésus Christ. – Paris, 1894.

References

Gumilev, L.N. (1994). Etnogenez i biosfera Zemli [Ethnogenesis and the biosphere of
the Earth]. Moscow: DI-DIK.

Dil’tej, V. (2001). Predposylki ili usloviya soznaniya libo nauchnogo poznaniya [Prerequi-
sites or conditions of consciousness or scientific cognition]. Voprosy filosofii. 9, 124–125.



Лавренова О.А.

192

Kun, T. (2001). Struktura nauchnyh revolyucij, per. s angl. [The Structure of scientific
revolutions, translated from English]. Moscow: AST.

Lavrenova, O.A. (2015). “V stroitel’stve i neischerpaemosti preodoleemˮ. Man’chzhur-
skaya ekspediciya N.K. Reriha (1934–1935) [“In construction and inexhaustibility
we will overcomeˮ. The Manchurian expedition of N.K. Roerich (1934–1935)]. In
Rerih N.K. Dnevnik Man’chzhurskoj ekspedicii (1934–1935). [Roerich N.K. Diary of
the Manchurian Expedition (1934–1935)]. Moscow: MCR, (pp. 7–80).

Lavrenova, O.A. (2017). “Zapisnye listyˮ Nikolaya Reriha – kosmicheskaya esseistika
[Nicholas Roerich’s “Notebooksˮ – space essays]. Studia Litteraria Universitatis
Iagellonicae Cracoviensis. 2017, 12, 4, 269–277.

Lavrenova, O.A. (2021). Ideya Obshchiny v Zhivoj Etike i obshchestvennyh proektah
N.K. Reriha [The idea of Community in Living Ethics and public projects by N.K. Roerich].
In Uchenie Zhivoj Etiki i ego aktual’nost’ v sovremennom mire: materialy Mezhdu-
nar. nauch.-obshchestv. konf. 2018 [The Doctrine of Living Ethics and its relevance
in the modern world: materials of International Scientific Societies. conf. 2018].
Moscow: MCR, (pp. 131–143).

Lavrenova, O.A. (2009). Central’no-Aziatskaya ekspediciya N.K. Reriha: filosofiya i
semantika puteshestviya [The Central Asian expedition of N.K. Roerich: philosophy
and semantics of travel]. In 80 let Central’no-Aziatskoj ekspedicii N.K. Reriha. Mate-
rialy Mezhdunarodnoj nauchno-obshchestvennoj konferencii. 2008 [80 years of the
Central Asian expedition of N.K. Roerich. Materials of the International Scientific
and Public Conference. 2008]. Moscow: MCR: Master-Bank, (pp. 224–238).

Lavrenova, O.A., Kucarova, M.P. (2008). Osmyslenie i razvitie Zhivoj Etiki v trudah
L.V. Shaposhnikovoj [Comprehension and development of Living Ethics in the
works of L.V. Shaposhnikova]. In Zhivaya Etika i nauka. Materialy Mezhdunarodnoj
nauchno-obshchestvennoj konferencii. 2007 [Living Ethics and Science. Materials of
the International Scientific and Public Conference. 2007]. Moscow: MCR: Master-
Bank, (pp. 592–618).

Lotman, Yu.M. (1994). Besedy o russkoj kul’ture: byt i tradicii dvoryanstva (XVIII –
nach. XIX v.) [Conversations about Russian culture: The life and traditions of the no-
bility (XVIII – beginning. XIX century)]. Saint Peterburg : Iskusstvo–SPB.

Losskij, N.O. (1990). Harakter russkogo naroda: v 2 kn. [The character of the Russian
people. In 2 books]. Moscow, book 2.

(1910). Neizvestnaya zhizn’ Iisusa Hrista [The Unknown Life of Jesus Christ]. Saint
Petersburg.

(2003). Nepreryvnoe voskhozhdenie. Sbornik, posvyashchennyj 90-letiyu so dnya
rozhdeniya P.F. Belikova: v 2 t. [Continuous climbing. Collection dedicated to the
90th anniversary of the birth of P.F. Belikov. In 2 vol.]. Moscow: MCR, Vol. 2. Ch. 1
(1934–1975).

Rerih, N. (1992). Altaj – Gimalai: putevoj dnevnik / predisl. K. Bregdona [Altai – Hi-
malayas: Travel Diary, foreword by K. Bragdon]. Riga: Vieda.

Rerih, N.K. (1996). Gimalai – obitel’ Sveta. Adamant [The Himalayas are the abode of
Light. Adamant]. Samara: Agni.

Rerih, N.K. (1991). Glaz dobryj [The eye is kind]. Moscow: Hudozhestvennaya literatura.



Путешествие как откровение: пространство, культура и время
в творчестве Н.К. Рериха и Л.В. Шапошниковой

193

Rerih, N.K. (1996). Listy dnevnika: v 3 t. [Diary sheets. In 3 vol.]. Moscow: MCR. Vol. 3.
Rerih, N. (1992). Cvety Morii. Puti blagosloveniya. Serdce Azii [Flowers of Moria.

Ways of blessing. The Heart of Asia]. Riga: Vieda.
Rerih, N.K. (2000). Shambala siyayushchaya [Shambhala is shining]. Moscow: MCR.
Chesnov, Ya.V. (1998). Lekcii po istoricheskoj etnologii [Lectures on historical ethnology].

Moscow: Gardarika.
Shaposhnikova, L.V. (2017). Avstraloidy zhivut v Indii [Australoids live in India].

Moscow: MCR.
Shaposhnikova, L.V. (1999). Velikoe puteshestvie: v 3 kn. [A great journey. In 3 books].

Moscow: MCR. Kn. 2. Po marshrutu Mastera. T. 1 [Book 2. On the route of the Master.
Vol. 1].

Shaposhnikova, L.V. (2000). Velikoe puteshestvie: v 3 kn. [A great journey. In 3 books].
Moscow: MCR. Kn. 2. Po marshrutu Mastera. T. 2 [Book 2. On the route of the Mas-
ter. Vol. 2].

Shaposhnikova, L.V. (2005). Velikoe puteshestvie: v 3 kn. [[A great journey. In 3 books].
Moscow: MCR. Kn. 3. Vselennaya Mastera [Book 3. The Master's Universe].

Shaposhnikova, L.V. (2016). Dorogi dzhunglej [Jungle roads]. Moscow: MCR.
Shaposhnikova, L.V. (1998). Ot Altaya do Gimalaev: po marshrutu Central’no-Aziatskoj

ekspedicii N.K. Reriha. Fotoal’bom [From Altai to the Himalayas: Along the route of
the Central Asian expedition of N.K. Roerich. Photo album]. Moscow: MCR.

Shaposhnikova, L.V. (2006a). Uchenyj, myslitel’, hudozhnik [Scientist, thinker, artist].
Moscow: MCR.

Shaposhnikova, L.V. (2006b). Eticheskaya filosofiya kosmicheskoj evolyucii [Ethical
philosophy of cosmic evolution]. In Derzhava Rerihov: stat’i i vystupleniya: v 2 t.
[The Power of the Roerichs: Articles and speeches: in 2 vols]. Moscow: MCR: Mas-
ter-Bank. Vol. 1.

(1924). Beluha Corporation [business project] / Amherst Centre for Russian Culture.
Roerich collection. Box 4.

(1894). La vie inconnue de Jésus Christ. Paris, 1894.



Лавренова О.А.

Об авторе
Лавренова Ольга Александровна – доктор философских наук,

кандидат географических наук, ведущий научный сотрудник ИНИОН
РАН, профессор Университета науки и технологий (МИСиС), Россия,
Москва, olgalavr@mail.ru

About the author
Lavrenova Olga Aleksandrovna – Doctor of Philosophy, Candidate

of Geographical Sciences, Leading Researcher at the Institute of Scientific
Information for Social Sciences of the Russian Academy of Sciences, Pro-
fessor at the University of Science and Technology at the Moscow Institute
of Steel and Alloys, Russia, Moscow, olgalavr@mail.ru

mailto:olgalavr@mail.ru
mailto:olgalavr@mail.ru


195

Информация для авторов

Научный журнал «Человек: образ и сущность. Гуманитар-
ные аспекты» – это периодическое рецензируемое научное изда-
ние ИНИОН РАН (ISSN: 1728-9319).

Журнал учрежден в 1990 г., до 2017 г. издавался как ежегод-
ник (один раз в год). С 2017 г. журнал выходит с периодичностью
четыре номера в год.

Номера журнала формируются по тематическому принципу.
Электронный адрес журнала в сети Интернет: http://human-

inion.org/
Полнотекстовый архив журнала размещается в открытом

доступе на сайте журнала: http://human-inion.org/archive.php, а так-
же на платформе научной электронной библиотеки eLibrary:
https://elibrary.ru/title_about.asp?id=2776 и на платформе CyberLeninka:
https://cyberleninka.ru/journal/n/chelovek-obraz-i-suschnost-
gumanitarnye-aspekty?i=1095826

Журнал индексируется в РИНЦ; с 25.12.2020 г. включен в
«Перечень рецензируемых научных журналов, в которых должны
быть опубликованы основные научные результаты диссертаций на
соискание ученой степени кандидата наук, на соискание ученой
степени доктора наук» Высшей аттестационной комиссией (ВАК)
при Министерстве науки и высшего образования Российской Фе-
дерации. Группы специальностей научных работников в соответ-
ствии с Номенклатурой научных специальностей, по которой при-
суждаются ученые степени: 5.7.8. (ранее 09.00.13) – Философская
антропология, философия культуры (философские науки); 5.9.2. –
Литература народов мира (филологические науки); 5.9.8. (ранее
10.02.20 и 10.02.21) – Теоретическая, сравнительно-сопоставительная
и прикладная лингвистика (филологические науки).

Рукописи направляются в адрес редакции журнала посред-
ством системы подачи рукописей на сайте журнала по адресу:
http://human-inion.org/send.php – или на электронный адрес редак-
ции журнала: humanitus@yandex.ru в электронном виде в формате
*.doc, *.docx или *.rtf

К рассмотрению принимаются ранее не опубликованные (и не
находящиеся на рассмотрении в других журналах, сборниках, ма-
териалах конференций) научные статьи и аналитические обзоры.

http://human-inion.org/
http://human-inion.org/
http://human-inion.org/archive.php
https://elibrary.ru/title_about.asp?id=2776
https://cyberleninka.ru/journal/n/chelovek-obraz-i-suschnost-gumanitarnye-aspekty?i=1095826
https://cyberleninka.ru/journal/n/chelovek-obraz-i-suschnost-gumanitarnye-aspekty?i=1095826
http://human-inion.org/send.php
mailto:humanitus@yandex.ru


Информация для авторов

196

Текст должен быть хорошо вычитан. Статьи, содержащие
ошибки и опечатки, к рецензированию и публикации не принима-
ются.

Рукопись проходит обязательное рецензирование по модели
«двойное слепое рецензирование». О результатах рецензирования
автору сообщается по электронной почте.

Все поступившие в редакцию журнала научные статьи и
аналитические обзоры проверяются на наличие плагиата. Редакция
оставляет за собой право на научную и литературную правку ру-
кописи.

Научные статьи и аналитические обзоры в журнале публи-
куются бесплатно. Общий объем текста одной статьи / обзора (с уче-
том метаданных на русском и английском языках) не должен пре-
вышать 40 000 знаков.

Подробное описание процедуры работы над статьей, требо-
вания, предъявляемые к рукописям, тематика журнала, состав ред-
коллегии представлены на официальном сайте журнала по адресу:
http://human-inion.org/

В соответствии с лицензионным договором автор статьи /
обзора предоставляет Издательству ИНИОН РАН на безвозмездной
основе на срок действия авторского права, предусмотренного за-
конодательством РФ, неисключительную лицензию на использо-
вание созданной автором статьи / обзора для опубликования в
журнале «Человек: образ и сущность. Гуманитарные аспекты».

В подтверждение своего согласия на публикацию в журнале
автор направляет на электронный адрес редакции журнала:
humanitus@yandex.ru скан подписанного акцепта в формате pdf.

Ознакомиться с условиями лицензионного договора и ска-
чать бланк акцепта можно на сайте журнала в разделе «Правовые
основания» по адресу: http://human-inion.org/legal.php

http://human-inion.org/
mailto:humanitus@yandex.ru
http://human-inion.org/legal.php



