
150

УДК 82.1 DOI: 10.31249/chel/2024.03.10

Кузнецова О.А.
О ВОСПРИЯТИИ ФАБУЛЫ В РУССКОЙ КУЛЬТУРЕ XVIII в.©
Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова,

Россия, Москва, o_kuznetsova@mail.ru

Аннотация. В статье рассматривается восприятие жанра басни в России
XVIII в. и фабулы как ее ключевой составляющей. Несмотря на большую предысто-
рию, это был новый жанр, стремившийся занять место средневековой притчи, но
принципиально отличавшийся от нее наличием авторского начала, возможностью
ввести новые толкования, переходом от легендарного к фантастическому. Следы
дискуссии о фабуле были представлены в предисловиях к переводным сборникам
басен. Особое внимание в статье уделяется возможности совмещения разных ин-
терпретаций фабулы в представлении наивного читателя. В приложении представ-
лены читательские маргиналии начала XIX в.

Ключевые слова: фабула; басня; притча; толкование; знак.

Получена: 28.05.2024             Принята к печати: 25.06.2024

Kuznetsova O.A.
“Fabula” in the Russian culture of the eighteenth century©

Lomonosov Moscow State University,
Russia, Moscow, o_kuznetsova@mail.ru

Abstract. The article discusses the perception of the fable in Russia in the
eighteenth century. It was a new literary form, which was gradually replacing the me-
dieval parable, although it differed from it in many aspects: the presence of the author’s

© Кузнецова О.А., 2024
© Kuznetsova O.A., 2024



О восприятии фабулы в русской культуре XVIII в.

151

view, the ability to add new interpretations, the rejection of the legendary in favor of
the fantastic. Various opinions about what a fable should be were presented in the in-
troductions to the anthologies of fables. Special attention in the article is paid to the
possibility of combining different interpretations of a fascinating plot from the point of
view of a naive reader. The annex presents the reader’s marginalia of the early nine-
teenth century.

Keywords: fabula; fable; parable; interpretation; sign.

Received: 28.05.2024                                                  Accepted: 25.06.2024

Жанр басни входит в русскую культуру в XVII в. и широко
распространяется в течение XVIII столетия: герои так называемых
«фабул» [Кареева, 2018, с. 55] визуализируются не только в кни-
гах, но и появляются в виде фонтанных статуй, на лубочных лис-
тах, изразцах. На Руси XVII в. первые переводные басни, доступ-
ные в основном книжным людям, чаще называли притчами: притчи
Езопа Фриги, Гавриила Грека, Лаврентья Римлянина и др. [Тар-
ковский, Тарковская, 2005]. В XVIII столетии с появлением и рас-
пространением новых переводов все чаще возникало заимствован-
ное определение «фабула» и его словообразовательные вариации
(фабулка, фабол). К началу XIX в. басенные собрания широко ис-
пользовались в России в качестве учебной литературы. В период
знакомства публики с этим жанром, во время дискуссий вокруг
него и первых опытов авторских переложений существовало три
наиболее частотных варианта наименования этих занимательных и
поучительных историй: «басня», «фабула», «притча»; чуть реже
встречаются «сказка», «повесть».

Разные авторы XVIII в. вкладывали в эти термины разные
смыслы и формировали свои синонимические группы и оппози-
ции. Феофан Прокопович, нередко обращавшийся к басенным
аналогиям, противопоставлял басне (то есть вымышленному рас-
сказу) жанр жития, говоря о неподобающих домыслах в историче-
ском повествовании [Курилов, 1981, с. 78]. Антиох Кантемир, де-
монстрировавший исключительное для своего времени принятие
вымысла в искусстве, ставил в один ряд «баснь», повесть и «ро-
манц» (роман) [Курилов, 1981, с. 91, 104]. М.В. Ломоносов проти-
вопоставлял сказки и французские романы (бесполезные грубые вы-
мыслы) повести (добронравный вымысел), басне и притче, однако



Кузнецова О.А.

152

находил существенные различия и между двумя последними.
Притча (понятие, применяемое в том числе к Эзопову корпусу), по
его мнению, непременно содержит расшифровку («прилагание»),
необязательную для басни (краткой истории) [Курилов, 1981,
с. 184–186]. В то же время Ломоносов подчеркивал в басне особую
занимательность и непредсказуемость («что-то нечаянное») – ви-
димо, то, что Кантемир включал в понятие интриги и то, что в
позднейшем литературоведении будет связано с понятием фабулы.

При всей терминологической разноголосице существовала
тенденция называть басней, «баснью», «басенкой» вымысел (вре-
доносный из-за лживости или же полезный в своей занимательности),
выделяя таким образом фабульную составляющую произведения,
тогда как «притча» отсылала к древнерусской и библейской тради-
ции и чаще использовалась для обозначения текстов с более жесткими
репертуарными границами. Показательны попытки исследовате-
лей развести притчу и басню XVIII в. по критерию занимательности,
игрового начала, отнеся притчу к душеполезному чтению, басню –
к художественной литературе в современном смысле, допускаю-
щей авторские интерпретации, творческий подход к образам
[Ольшевская, Травников, 2007, с. 16–17]. Примечательно также,
что современная популярная культура заимствовала жанровое по-
нятие «притча» для наименования построенных на основе иноска-
зания поучительных историй самого разного происхождения – от
классической басни и святоотеческого наследия до анекдота, со-
временного авторского рассказа. Дидактизм, звучавший в этом тер-
мине для авторов XVIII в., ощущается и нашими современниками.

Негативный смысл слова «басня» (‘выдумка’, ‘чепуха’,
‘бредни’), исторически закрепившийся в русском языке, поддер-
живался библейским контекстом: «Скверных же и бабиих басней
отрицайся, обучай же себе ко благочестию» (1 Тим. 4:7). В Вуль-
гате в этом месте использовано слово “fabula”: Ineptas autem, et
aniles fabulas devita: autem teipsum ad pietatem. Поэтому можно
предположить, что лубочная картинка «Фабол о безместном дворе»
(«Новый фабол предлогается / безместнаго двора купец объявляется»)
[Русские народные картинки, 1881, с. 417–419], несмотря на узна-
ваемый фольклорный стиль текста и многочисленные московские
топонимы, была вдохновлена неким западноевропейским произве-
дением или испытала влияние моды: экзотическое «фабол» здесь



О восприятии фабулы в русской культуре XVIII в.

153

определяет именно нагромождение небылиц, абсурдную болтовню,
пародию, а не историю с сюжетом.

Басня в XVIII в. оказывается жанром на границе между ка-
ноническим и творческим, между проповедью и забавной историей,
и допустимость в ней художественных нововведений будет оцени-
ваться по-разному в зависимости от отношения авторов к литера-
турному вымыслу как таковому. Занимательность басни оправды-
валась наличием в ней иносказания – душеполезного компонента,
знакомого читателю по библейским притчам:

Друг мой! Не презирай баснословия! Басня и притча есть то же. Не по ко-
шельку суди сокровище, праведен суд суди. Басня тогда бывает скверная и бабья,
когда в подлой и смешной своей шелухе не заключает зерно истины, похожа на
орех пустой. От таких-то басен отводит Павел своего Тимофея (I к Тимофею, гл. 4,
ст. 7). И Петр не просто отвергает басни, но басни ухищренные, кроме украшен-
ной наличности, силы Христовой не имущие [Сковорода, 2018, с. 38].

Собрание басен Григория Скороводы было издано в Москве
уже после смерти автора в XIX в., но его размышления о «силе»
(то есть моральном уроке) «правильной» басни в противовес пусто-
му баснословию, которые он также излагает при помощи образных
иносказаний, показательны для XVIII столетия. Обратим внимание
на использование им противопоставления шелуха / зерно – точного
аналога топоса cortex, putamen / medulla (скорлупа, кожура, шелуха /
ядро, зерно), фиксирующего оппозицию внешней вымышленной
оболочки басни и скрытой под ней истины [Robertson, 1980; Ма-
хов, 2010, с. 355]1. Говорить о непосредственном заимствовании из
какого-либо источника здесь вряд ли возможно, тем более что этот
образ встречается во многих текстах – от Фульгенция и анонимного
французского перевода Книги Царств, сделанного в XII в., до Бок-
каччо и Пико делла Мирандола. Скорее, это свидетельствует о
включенности автора в европейскую поэтологическую традицию.

Осколки полемики по поводу игровой составляющей жанра
басни есть также в предисловии к переводной книге Р. Летранжа
«Езоповы басни»:

1 Выражаю благодарность Е.В. Лозинской за указание на западноевропей-
ские аналогии к цитируемым в статье текстам.



Кузнецова О.А.

154

Таких скучных и противнаго нраву людей на свете немало, которые в
Эмблематических фигурах представленное нравоучение за такия безделицы и
игрушки почитают, которыя старыя бабы или бахари малым детям в скасках ска-
зывают [Езоповы басни, 1774, с. 2].

Сходный образ мы можем встретить, например, у Боккаччо,
выводившего за рамки поэзии «басни полоумных старух», не со-
держащие «ни внешней, ни прикровенной правды» [Эстетика Ре-
нессанса, 1981, т. 2, с. 31]. Сборник «Езоповы басни» в переводе
С.С. Волчкова печатался многократно в XVIII и XIX в. Перевод
был выполнен с немецкого издания 1714 г. [Николаев, 2013, с. 15] –
отсюда пассаж в предисловии о бессмысленной зубрежке басен в
немецких школах, – однако переводчик удачно вписывает изла-
гаемые теоретические установки в русский контекст:

Хотя сим фабулам [басни] почти во всех немецких школах детей учат,
однако они по малолетству своему как сорока Якова твердят: попугаи, кто пришол,
кричат, скворцы каши просят [Езоповы басни, 1774, с. 11].

Еще один заимствованный из западноевропейской традиции
и оправдывавший фабульность образ – покрывало вымысла, при-
крывающее (или скрывающее от недостойных) истину [Robertson,
1980, p. 55–57]. В нашем случае это покрывало Басни (Fable), «на
котором означаются различные звери» (voile sur lequel on a dessiné
différens animaux) [Лакомб де Презель, 1763, с. 19–20]. Эмблема-
тическая голая Правда кутается в него, чтобы сделать свои настав-
ления приятными, хотя сама Басня является супругой Лжи и лишь
подражает Истории. Так сказано в «Иконологическом лексиконе»
Лакомба де Презеля (в переводе Ивана Акимова), но образ покры-
вала был общим местом и мог прийти в русскоязычную среду че-
рез другие источники. Так, Кантемир в коммментарии о сиренах
замечает, что поэты «истину басенными обстоятельствами при-
крывают» [цит. по Курилов, 1981, с. 91]; еще конкретнее это вы-
ражено у Григория Сковороды в предисловии к его сборнику ба-
сен: «Прими и кушай с Петром четвероногих зверей, гадов и птиц
<…>. Они не что суть, как образы, прикрывающие, как полотном,
истину» [Сковорода, 2018, с. 39]. Подчеркнем, что в двух из трех
вышеприведенных цитат басенное покрывало вымысла связывается
с животными: в одном случае на нем животные изображены, в
другом сами являются покрывалом.



О восприятии фабулы в русской культуре XVIII в.

155

Иносказание, в котором зверь выступал как знак (подробнее
см. [Зверь как знак, 2011; Бестиарий в словесности и изобрази-
тельном искусстве, 2012 и др. сб. серии RES et VERBA]), было хо-
рошо знакомо уже древнерусской литературе – от притч физиологов
до «Слова о рассечении человеческого естества» и старообрядче-
ских листов, где звериные образы представляли аллегории семи
смертных грехов. Бестиарные параболы постоянно фигурировали в
русской книжности: они то разворачивались в отдельные сюжеты с
пространными толкованиями, то сжимались до кратких упомина-
ний, которые могли складываться в ассоциативные цепочки – на-
пример, ряды риторических обличений. Не случайно ряды такого
типа возникают в предисловиях к первым печатным сборникам
басен с текстами на русском языке:

Ибо не многих ли видим свирепее львов и медведей, иныя же нечистее
свиней, овыя же неблагодарнее псов, иных же гордее павлинов [Зрелище жития
человеческого, 1712, с. 4].

<Эзоп> и похоти искоренил, и любодеяние, и лесть прогнал – и такожде
сия ему лев некий и лисица, и, аще Богом угодно, конь показует [Притчи Эзоповы,
1700, с. 4–5].

Ярость льва, блуд свиньи, гордость павлина, лесть лисицы и
прочее – все это общие места, аллегории, понятные древнерусскому
читателю. Собранные вместе, они актуализируют контекст пропо-
веди: «Не могу яве уведети тя, яко человек ли еси ты… Егда ногою
биеши яко осел, скакаеши же яко бык, ржеши на жены яко конь,
объядаешися яко медведь…» [Цветник, л. 20].

Бестиарные аллегории осознавались не условностью из ар-
сенала поэтических средств, а выражением Божьего промысла,
знаком высших сил, о чем прямо сказано в предисловии к сборнику
«Зрелище жития человеческого»:

Всемогущий Господь Бог не точию коемуждо животному свое свойство и
природу дарова, но в некоторыя от них и изрядныя обычаи и нравы насади, кото-
рая безсловесная не точию человеком в пищу, но и во многих потребы годствуют»
[Зрелище, 1712, с. 3–4].

Животные не только созданы для удовлетворения бытовых
нужд человека, но и являются живыми примерами благочестивых
или скверных поступков. Мир – это книга Божественных иноска-



Кузнецова О.А.

156

заний, и средневековые авторы находили в Библии немало под-
тверждений этому тезису. В предисловии «Зрелища жития челове-
ческого» также появляются прямые указания на Священное Писание,
призывающее учиться трудолюбию у муравья, пчелы, «вопрошать
четвероногих» (Иов 12:7–8; Притч 6:6–11). Таким образом, сред-
невековые притчи и басенные сюжеты были представлены звеньями
непрерывной литературной традиции: муравей притчи Соломона,
который «многое в лето творит уготование», – та же фигура, что и
мравий, поучающий беспечного сверчка. Поэтому в басенные
сборники XVII в. органично входят даже легенды из бестиариев –
о ловле бобра, тигра, о нападении кита на корабль и др.

Развитие идеи сакральности звериных иносказаний, в част-
ности символического смысла наделения животных речью (прочи-
танные знаки), находим в латинском предисловии Aesopi Fabulae,
которое было переведено на русский язык и впоследствии неодно-
кратно издавалось (с небольшой стилистической правкой). Все
заговорившие звери, от льва до самой жалкой черепахи («ниже
нема зде есть и желвь» [Притчи Эзоповы, 1700, с. 4]), нужны для
исправления человеческого рода, а вовсе не для забавы:

Эссоп_же в описании жития человеческаго едва не все притчи (Fabulas)
сложил, иже не без_вины зверем присвои речь, си есть глагол [там же, с. 4–5]

Итак, в традиционном прочтении за сюжетом басни стоит
одна единственно возможная расшифровка, задуманная самим
Творцом. Тем не менее все больше появлялось сюжетов, в основе
которых лежала отнюдь не библейская аналогия, а какая-то кавер-
за – хитрая проделка, остроумный ответ, роковое стечение обстоя-
тельств. Очевидно, помещение такой выдуманной фабулы на ме-
сто притчи, Божественного знака, вызывало недоумение, если не
раздражение и отражало столкновение двух типов мировоззрения –
эмблематического и средневекового [Махов, 2022, с. 206]. Хорошей
иллюстрацией неприятия этого замещения являются ряды оппози-
ций, выстроенные в предисловии к Букварю Федора Поликарпова
1701 г.: вместо человеческих изобретений, древнегреческих и ла-
тинских, читателю предлагаются сочинения, включенные в эту
книгу, которые созданы посредством Божественного вмешательства
или освящены авторитетом Церкви:



О восприятии фабулы в русской культуре XVIII в.

157

Зде укрепитеся законами, не от Солона и Ликурга преданными, но от Все-
творца Бога другу его Моисею на дву скрижалех дарованными десятословно, и
прочими не от Цицерона и Сократа, но от церковных украсителей <…>. Зде ося-
жете стихи не Овидиевы, ниже Виргилиевы, но крайнейшаго ума богословии
Григория <…>. Не Есопа Фригийскаго зде смехотворныя узрите басни типограф-
ско зримы, но обрящете себе предложен стостепенный в небо воход, стоглав гла-
голю Геннадия патриарха святаго <…> [Букварь, 1701, л. 5].

Произведение, противопоставленное басням Эзопа, пред-
ставляет собой собрание кратких наставлений о вере, различных
добродетелях и грехах – в некотором смысле это традиционные
«притчи» без фабульной части.

При этом в переведенном Федором Поликарповым сочине-
нии Стефана Яворского «Риторическая рука» в арсенал образов,
которые могут стать орудием благочестивого писателя, входят
«естественные» (от Бога) и «художественные» (выдуманные чело-
веком); говорится о возможности использовать в качестве приме-
ров (доводов) «изобретенные» символы, эмблемы, разнообразные
притчи и басни [Курилов, 1981, с. 81–83]. Близость эмблемы и
басни хорошо ощущалась Феофаном Прокоповичем, который
представлял лисицу как эмблему лести, приводя одновременно и
эзоповский, и иконологический контексты [Довгий, 2013, с. 8].
Басня как загадка, иероглиф (иероглифика мыслилась в то время
как система символических изображений) представлена в преди-
словии к сборнику Летранжа. Хотя простонародные глупые повести
и шутки не могут приносить пользу юношеству, но лекарство не
обязательно должно быть горьким: человек вовсе не настолько
глупо создан, чтобы лишь неприятное шло ему на пользу. Естествен-
ное любопытство ребенка, увлечение «сказками» и «историями»
может быть использовано изобретательным педагогом, который
сопроводит увлекательную фабулу ясно сформулированной «си-
лой», душеполезным уроком, разгадкой:

…приятнее сего быть не может, как под образом гадания предлагать; а сие
симболическое представление с нравоучительными пользы исполненными напо-
минаниями и премудро закрытыми гадании еще в древнейших веках начало свое
взявши до нас дошло. Иероглифическия фигуры Египтян и вся история о языче-
ских богах, также мудрые вымыслы славных в древности людей, ничто иное как
часть философической Митологии, которая за такой способ найдена, дабы сению
и образованием подлинное состояние и причины всего людям показать. [Езоповы
басни, 1774, с. 7].



Кузнецова О.А.

158

«Гадательный» характер взаимодействия с басней является
наследием культуры барокко. Для авторов XVII в. (Симеона По-
лоцкого, писавшего вирши в том числе на Эзоповы сюжеты и при-
лагавшего к ним расширенные толкования) не возникало столь
мощного диссонанса между авторским изобретением и каноном,
поскольку их игра с контекстами была сосредоточена в морали-
стической части, тогда как повествовательная часть сохраняла
схематизм [Сазонова, 1989, с. 142–143]. Соотнесение эмблемати-
ческого символа с библейской цитатой, пусть и весьма неожидан-
ное, нанизывание разнообразных отсылок составляло суть разга-
дывания все тех же иероглифов Творца. Но усиление фабульного
начала в басне XVIII в., по-видимому, вызвало гораздо больше
спорных ситуаций, несмотря на то что литература Нового времени
шла по пути усиления авторского начала.

Для современных историков литературы большой интерес
составляет соотнесение моралистической части в переложениях
басенных сюжетов профессиональными литераторами. Дидактиче-
ский вывод, на котором фокусируется тот или иной автор (или
принципиальный отказ от формулировки вывода), соотносится
исследователями с биографическим контекстом, расшиярет пред-
ставления о мировоззрении писателя. Однако впечатляющее коли-
чество вариаций морали, возникающих у басенного сюжета, в ко-
нечном счете отражает смысловой перевес собственно фабульной
части – наиболее яркой и легко воспроизводимой, играющей в но-
вых контекстах. Для наивного читателя (слушателя, зрителя) басня
могла сводиться к набору персонажей и их атрибутов, позволяю-
щих припомнить ключевой сюжетный поворот истории.

Замечательным отражением процесса умножения толкова-
ний вокруг фабулы является басенный сборник 1712 г. «Зрелище
жития человеческого» в переводе А.А. Виниуса с читательскими
маргиналиями1, хранящийся в РГБ (МК Н-740) и принадлежавший,
видимо, в конце XVIII – начале XIX в. семье секунд-майора Ев-

1 Восприятие текстов читателями прошлых эпох – предмет анализа в «исто-
рии чтения» (history of reading). Одним из источников, позволяющих реконструиро-
вать читательские реакции, а также индивидуальные прочтения произведений,
являются маргиналии, изучение которых активизировалось в западной науке в по-
следние два десятилетия (см. [Jackson, 2001; Schurink, 2007; Van der Laan, 2020].



О восприятии фабулы в русской культуре XVIII в.

159

стигнея Яковлевича Болкашина, который служил в г. Зубцове дво-
рянским заседателем уездного суда [Русское служилое дворянство,
2003, с. 47]. В этой семье «Зрелище жития человеческого» опреде-
ленно использовалось как учебная книга, а потому в ней множество
характерных детских маргиналий: таблица умножения чисел от
одного до пяти, записи начала алфавита, каракули, игровое копи-
рование коротких фрагментов печатных текстов (заголовков ба-
сен). Основным (возможно, единственным) автором пометок, ско-
рее всего, была Татьяна Евстигнеевна Болкашина, писавшая на
свободном месте свое имя. Главный интерес представляют марги-
налии, связанные непосредственно с содержанием сборника. Из
некоторых басен, вероятно, по заданию учителя, делалась анали-
тическая выжимка, которая обычно записывалась на пустой стороне
листа (чаще всего это лист с гравюрой, которая относится к басне
и предваряет ее текст). Записи представляют собой как личные
читательские высказывания, поначалу довольно наивные, так и
выписки из другого басенного сборника – происходит совмещение
текстов из нескольких книг. Утраченный текст басни «О козле,
овце и о волке» (см. маргиналию к тексту на с. 100 в Приложении)
дословно списывается из другого сборника, несмотря на неполное
совпадение персонажей («Волк, коза и овца»). Источником этой и,
похоже, ряда других выписок была некая книга, которая предше-
ствовала изданию 1821 г. «Отборнейшие Эзоповы басни, издавае-
мые Михайлом Маклаковым». Например, показательно, что отра-
жение в воде пса с куском мяса в «Зрелище жития человеческого»
названо словом «подобие», а не «сень» или «тень», тогда как вы-
писанная мораль близка наставлению из «Отборнейших басен»
(см. Приложение, с. 236). Кроме того, на свободных листах с
большей или меньшей привязкой к последующей басне появляют-
ся поучительные стихи вроде четверостишия из «Эдипа в Афинах»
В.А. Озерова (с небольшой редактурой, например: «рассеяли»
<боги> → «рассеял Бог»). Стихотворные тексты с большой веро-
ятностью списаны из какого-то источника: мало ошибок, твердая
рука, а на с. 52 заметно желание копировать шрифт. На страницах
152, 154, 160, 162 и 196 размещен список дамской литературы
(скорее, запись на слух), куда входят произведения Жанлис, Дюкре-
Дюминиля, Шатобриана, Коцебу, Августа Лафонтена (сочинения,
изданные с 1805 до 1817 г.). По ходу продвижения к концу книги



Кузнецова О.А.

160

почерк меняется, становится более уверенным, а пустых страниц
оказывается все больше: читательница теряет к ним интерес.

За счет использования нескольких источников между исход-
ной моралью (текстом А.А. Виниуса) и припиской возникает смы-
словая дистанция, иногда довольно существенная. Так, басня об
обезьяне и ее детях в изложении Виниуса заключена словами о
том, что чрезмерная любовь родителей портит детей, вырастаю-
щих избалованными и порочными. В приписанной Татьяной Бол-
кашиной (предположительно) морали внимание сосредоточено на
неравной любви родителей к двум детям (см. Приложение, с. 9).

Басня о лисице и котах в издании сопровождается комментарием
о переменчивом колесе Фортуны. Маргиналия – в данном случае не
вызывает сомнений ее книжное происхождение (ср., например,
эмблему Natura prestart arte [Символы и эмблемата, 1705, с. 112–113]) –
содержит тезис о том, что природные дарования важнее любых уло-
вок (см. Приложение, с. 37). Басня о городской и полевой мыши со-
держит предупреждение о том, что богатые люди больше подвергаются
искушениям, то есть им труднее попасть в рай. В маргиналии речь
идет о постоянном страхе потерять богатство, то есть житейских бес-
покойствах богача (см. Приложение, с. 180).

Собирая и формулируя варианты морали вокруг фабулы, чи-
тательница вряд ли сознательно включается в комбинаторную игру.
С большей вероятностью можно говорить о вполне традиционном
и напрямую завещанном Виниусом стремлении собирать «мед
премудрости» с лучших цветов. Однако в процессе этого собира-
ния не наблюдается диссонанса, который мог быть вызван несо-
стыковками в фабульной части и между прилогами, списанными
из разных источников. Доподлинно неизвестно, насколько чита-
тель различал авторские нюансы басенных переложений и дидак-
тических заключений к фабуле, которые оказались на соседних
страницах. По причинам, о которых можно только догадываться,
любопытная эпистолярная приписка о желании не встречать «по-
добных василисков» (см. Приложение, с. 4) осталась единственной
в своем роде – прочие записи имеют уже вполне традиционный
вид учебного упражнения. Можно допустить, что она восприни-
малась выходящей за границы школьного задания, но иных при-
знаков восприятия несоответствий между текстами в сборнике не
наблюдается.



О восприятии фабулы в русской культуре XVIII в.

161

Представление о фабуле как знаке, иероглифе сохранилось и
в современной культуре. На многих интернет-ресурсах можно об-
наружить читательские размышления о наличии в басне самого
главного смысла, заложенного пусть не Богом, но «древним муд-
рым сказителем» и часто скрытого неловкими или злокозненными
переводчиками. Понимание поучительной фабулы как источника,
в котором заключены ценные исторические свидетельства или
важная жизненная программа, содержится, например, в коммента-
риях к басне Эзопа о вороне и лисице (автор использует перевод
М. Гаспарова) пользователя портала Стихи.ру, пишущего под
именем Елена Маркушева.

Приведем несколько цитат с сохранением авторской грамма-
тики:

И Лафонтен и Крылов скорее выступили переводчиками, и адаптировали
под свой язык. Безусловно, Крылов создал удачное произведение, переложив его
в форму стихов и лаконично изложив сюжет. Однако то, что мы знаем, не совсем
соответствует смыслу басни, которую изначально закладывал Эзоп... <…> Весь
смысл раскрывается в последней строчке, которая была утрачена переводчиками.

<…>
А в слове «мясо» уже заключается подлинный смысл басни!.. Это не мясо,

это совсем другое слово, которое подразумевается под мясом. И что это именно
заключено в последней строчке, которую не стали переводить последователи
[Маркушева, 2022].

Поиск подлинного смысла в отдельных словах предполагае-
мого первоисточника напоминает ученый диалог, который вели со
своим материалом книжные люди несколькими столетиями ранее.

Автор, пишущий под именем Константин Савитрин, также
разбивает басенный текст на компоненты и трактует каждый из
них как часть символической системы. И хотя в начале статьи ав-
тор предполагает влияние на басни Эзопа пифагорейской фило-
софской школы, анализ приводит его к относительно традицион-
ной христианской картине:

Обратимся теперь к басне «Жук и муравей» и попробуем объяснить ее
символическое значение с учетом законов перевоплощения и причинно-
следственной связи, а также положения о жизни человеческого духа как чередо-
вании воплощенных и внетелесных существований. «Лето» – земное или вопло-
щенное существование, «зима» – внетелесное или развоплощенное существование.
«Жук», который летом доволен своей жизнью на навозной куче, символизирует



Кузнецова О.А.

162

человека, который живет земными благами и ради них, не заботясь о том, как
подготовиться к существованию после смерти и что там будет [Савитрин, 2017].

Помимо свободных читательских толкований в открытом
доступе находится целый корпус методических материалов о бас-
нях Эзопа для проведения школьных уроков. При большей сдер-
жанности трактовок в них наблюдается несколько общих мест,
несомненно, указывающих на их иероглифическое восприятие.
Прежде всего это объяснение самого факта использования параболы
несчастливыми обстоятельствами жизни автора, а также указание
на необходимость при чтении разгадывать истинный смысл текста.
Можно счесть это следствием романтизации материала, попыток
сделать чтение и анализ увлекательными для учеников средней
школы:

С помощью аллегории, т.е. иносказания, Эзоп замаскировал содержание
своей мысли, так как ему, рабу, говорить прямо то, что он думал, было опасно.
Изобретенный им язык получил название «эзопова».

<…>
Какое поучение «зашифровал» Эзоп с помощью этих героев своей басне?
<…>
Слово учителя: Сегодня мы с вами «расшифровали» две басни Эзопа или,

по-другому, нашли их иносказательный смысл [Бражкина, 2015, c. 3].

На вопрос, сколько «моралей» у одной басни, можно полу-
чить противоречивые ответы: от одной, единственно правильной,
до бесконечного множества, по количеству читателей1. Этот кон-
фликт мнений иллюстрирует два свойства басни. С одной стороны,
школьная традиция актуализирует дидактическую составляющую
жанра, способствует оформлению канона интерпретаций, знаком-
ство с которым может быть полезно для получения высшего балла.
Переворачивание такого канона приводит к возникновению паро-
дии, разрушению исходной жанровой формы. С другой стороны,
благодаря доступности большого числа текстов, в том числе лю-
бительских, не укрывается от внимания пользователей и игровой
характер басни: легкость, с которой фабула встраивается в новый
контекст, ее способность повлечь за собой шлейф интерпретаций,
злободневных или обобщающих. Оценки этого явления могут

1 См. например: https://otvet.mail.ru/question/12503405



О восприятии фабулы в русской культуре XVIII в.

163

быть различны, от принятия правил игры, создания новых автор-
ских переосмыслений до попыток реконструировать некий перво-
начальный смысл условного старинного текста.

Последние 300 лет интерпретацией басен на русском мате-
риале занимались читатели с самыми разными интересами и разной
степенью включенности в книжную традицию. Игра с иносказанием
профессиональных литераторов выходит за рамки разгадывания
конкретного сюжета: использование ярких образных аналогий яв-
ляется частью их инструментария, художественного языка, в кон-
тексте которого и формировался жанр. Иначе ведет себя неопыт-
ный интерпретатор, соприкасающийся с басней и толкованием в
виде учебной модели. Чтобы одолеть каверзный вопрос (который
ставит перед ним учитель, а не искусство, свободная читательская
практика), учащийся обращается к авторитету различных коммен-
таторов, не особенно соотнося их между собой. И хотя в классиче-
ской басне читатель любого типа ищет за увлекательной фабулой
нравственный урок, игровая и дидактическая составляющие по-
разному сочетаются в восприятии.

Школьная (учебная) традиция басенных толкований в наи-
большей степени соотносится со средневековой практикой поиска
сокрытых ответов к загадкам мира, предложенным человеку Твор-
цом. В обоих случаях методология разгадывания включает много-
кратное повторение старых текстов, цитирование проверенных
временем толкований-ключей. Несколько иначе устроены совре-
менные конспирологические толкования сюжетов, которые, при
всем догматизме их авторов, чаще игнорируют установочные кон-
тексты. Со средневековыми и барочными интерпретациями их
сближает методология кропотливого разделения сюжета на от-
дельные компоненты, рассматриваемые как символы, и отношение
к фабуле как второстепенной части параболы (схеме, imago) – то
есть следующие за ней пояснения наиболее существенны, наибо-
лее пространны. С усилением авторского начала в русской литера-
туре басня перестает быть универсальным знаком, фабулы мно-
жатся, на первый план выходят их занимательность и острота. При
этом для наивного читателя басенный сюжет так и остается узна-
ваемой обложкой, некой актуализируемой картинкой, коммента-
рий к которой нужно вспомнить и соотнести с текущей ситуацией.



Кузнецова О.А.

164

Приложение

Далее приводятся маргиналии из сборника «Зрелище жития
человеческого»: собрание НИО редких книг (Музея книги) РГБ
MK Н-740, связанные напрямую или предположительно с опубли-
кованными в нем баснями, в соотнесении с оригинальными прило-
гами из того же сборника (набраны полужирным шрифтом) и
генетически близкими текстами. Все тексты даются в оригиналь-
ной орфографии и пунктуации, сопутствующие пояснения заклю-
чены в круглые скобки и выделены курсивом. Нумерация листов
приводится в соответствии с печатным изданием, нумерация стра-
ниц рукописная.

К БАСНЕ «Ѡ ВАСÏЛÏСКѢ И ГОРНОСТАЕ»

c. 4. Вы пахожы на_гарнастаику даи богъ чтобы с_вами ни_кахга падоб-
ныи василиски не повъ-стричалисъ

ето саветъ для татъяны въсегнеивъны
Василискъ (подпись на листе гравюры сбоку)
c. 6. Гораздо лутше имѣть умъ нежели силу что можно видѣть изъ сеи

басни что хитростïю скарей можно победить нежели силою
л. 7. Тѣмъ научаетъ, яко и безсïлные хïтростïю протïву сïлныхъ стояти

могутъ. И себе не точïю обороняти, но и сïлу непрïятелеи своïхъ сокрушать.

К БАСНЕ «Ѡ ПИФИКѢ И ДѢТЕ(Х) ЕѦ»

c. 9. Между лiодми ето очень часто случается многïе матѣри и_отцы лю-
бятъ дѣтѣи своихъ неравно адново ласкаютъ занимаются имъ а другово оставля-
ютъ въ_унынïи

л. 10. Сею прïтчею являетъ, яко родïтелемъ не достоïтъ чадъ своïхъ
воспïтовати въ велïкомъ лакомствѣ и любви безмѣрнѣи. Ибо возрастше безъ
наказанïя, бываютъ таковïи во всякïхъ sлобахъ превосходны.

К БАСНЕ «Ѡ ЛИСИЦѢ И ЖЕРАВЛЕ»

с. 13. ето называется платить тою же монетою (подпись над гравюрой).
л. 14. Лïсïца же отвѣща, ïстинно есть, еже кто инымъ творïтъ

посмѣянïе, самъ въ посмѣшïще бываетъ (формально прилог не выделен).



О восприятии фабулы в русской культуре XVIII в.

165

К БАСНЕ «Ѡ СВЕРЧКѢ И МРАВÏИ»

c. 22. трудолюбïе въ_какомъ бы то ни_было состоянïи не_дѣлаетъ
безчестïия но празность причиняетъ мно<го> зло

л. 24. Тѣмъ научаетъ, яко подобаетъ намъ время свое не туне
изжïвати, но нѣчто потребное всегда творïти, занеже нѣкïи древнïи фïлософъ
рече, нïчтоже на земли есть дражаïшо времяне: ибо богатство изгïбшее
человѣкъ прïобрѣсти можетъ. Время же мïнувшее никто можетъ возвратïти.

К БАСНЕ «Ѡ ЛИСИЦѢ И КОТАХЪ»

c. 37. природныя дарованïя стоютъ болже всѣхъ притворствъ употребляе-
мыхъ на свѣтѣ

л. 38. Тѣмъ являетъ, яко мнози себе надъ иными sѣло превозносятъ и
счастïемъ своïмъ хвалятся, и протчïмъ ругаются. Имъ же абïе счастïе время
премѣняетъ, и сверху колеса ихъ опровергаетъ. Того ради блаженъ, иже во
благополучïи своемъ гордостïю невозношается.

К БАСНЕ «Ѡ ЛИСИЦѢ И ОРЛѢ»

с. 46.
На_жизненномъ пути разсеялъ богъ печали,
чтобы мы радости живея ощущали
и чтобы грустïю томимый человѣкъ
въ одинъ веселья часъ забылъ страданья вѣкъ
(по В.А. Озерову, предположительно соотносится с сюжетом басни)
л. 48. Сïмъ являетъ, яко сущïмъ въ сïлѣ велïцѣï недостоïтъ малыхъ и

немощныхъ унïчïжая презïрати.

К БАСНЕ «Ѡ ТАТѢ И ПСѢ»

с. 52.
Какъ часто мы находимъ то въ скотахъ
что редко обретается въ_людяхъ
(предположительно соотносится с сюжетом)
л. 54. Тѣмъ являетъ, яко всякому рабу подобаетъ предгосподïномъ

своïмъ вѣрно служïти, имѣнïя его стрещ<и> якоже свое, и нï какïхъ ради
даро<въ> непрелщатïся.



Кузнецова О.А.

166

К БАСНЕ «Ѡ ОРЛѢ И ВОРОНѢ»

с. 73. сïи вороны были, есть и будут
(предположительно соотносится с сюжетом)
л. 78. Являя тѣмъ, яко всякïи человѣкъ сïце погïбель свою ищетъ,

якоже вранъ сеи, иже подъемлетъ дѣла не по сïлѣ своеи, и вящше на себе
бремя полагаетъ, нежели носïти можетъ.

К БАСНЕ «Ѡ ПÏΘÏКѢ ТО ЕСТЬ ОБЕЗЬѦНѢ И КОТѢ»

c. 92. Бедность вездѣ презираема бываетъ
л. 94. Сïце велможи и властелïе руками подданныхъ своïхъ достïзаютъ

многïя земли и грады отъ среды огня лютые брани.

К БАСНЕ «Ѡ СТАРОМЪ ОСЛѢ, И МЛАДОМЪ КОНѢ»

с. 94. Обманываются когда поставляют щастïе въ_вещахъ которыя можно
потерять всякаю минуту посредственное состоянïе есть самое щастливѣишее изъ
всехъ, потому что тогда живутъ свободно и щастливо

Научая тѣмъ, яко мнозии обрѣтаются неудоволни житиемъ, в немже
живутъ, и непрестанно мыслятъ высокая, забывающе, яко многия подобныя
имъ в тяжких бременахъ одержими пребываютъ.

(Отсутствует в книге, цит. по [Тарковский, Тарковская, 2005, с. 325])

«Ѡ КОSЛѢ ОВЦѢ И Ω ВОЛКѢ»

с. 100. (К сохранившейся гравюре, вместо утраченного текста басни.
Прилог отсутствует)

Волкъ коза и_овца
Ягненокъ следовалъ вездѣ за козломъ не оставляя его ни на шахъ волкъ кото-

рои подъ_стерегалъ его желалъ бы удалить его отъ него чтобы получить себе въ до-
бычу какъ ты глупъ говорилъ онъ что оставя мать свою следуешъ за_етимъ
мѣрзавцомъ Э отвечалъ ягненокъ да знаешъ ли ты что мать то_и прставила его ко мнѣ
съ тѣмъ чтобъ мѣня защищал<ъ> а тебѣ бы хотелось заманить меня въ уголъ и съесть

Волкъ, козелъ и ягненокъ.
Ягненок слѣдовалъ вездѣ за козломъ, не оставляя его ни на шагъ. Волкъ,

которой подстерегалъ его, хотѣлъ его отвлечь отъ козла и съѣсть. Как ты глупъ,
говорилъ онъ ему, что, оставя мать свою, слѣдуешь за этимъ мерзскимъ козломъ.
Да, отвѣчалъ ягненокъ, знаешь ли ты, что мать приставила его ко мнѣ съ тѣмъ,
чтобъ меня защищать; а тебѣ хотѣлось заманить меня въ сторону и съѣсть.



О восприятии фабулы в русской культуре XVIII в.

167

Теперь скажи пожалуй, къ кому изъ обоихъ васъ я долженъ имѣть довѣренность?
[Отборнейшие Эзоповы басни, 1821, с. 16]

К БАСНЕ «Ѡ SМÏИ И Ω ЕЖѢ»

с. 110. Неблагодарность противъ благодѣтѣлей есть ужасной порокъ
л. 112. Тѣмъ являетъ, яко мнози неблагодарнïи человѣцы,

благодѣянïе отъ иныхъ имъ бываемое не точïю вскорѣ забываютъ, но и за
благое sло воздаютъ.

К БАСНЕ «Ѡ ЛОВЦѢ И РѦПЦѢ»

с. 169. Нетъ гнуснея ремесла какъ быть предателемъ и донощикомъ
Сие являя, яко человѣков, ищущих братию свою в сѣти уловити, – сами

тако уловляеми бываютъ. Ибо аще кто брату своему яму ископаетъ, самъ в ню
прежде впадаетъ.

(Отсутствует в книге, цит. по [Тарковский, Тарковская, 2005, с. 344])

К БАСНЕ «Ѡ ПОЛЕВОЙ И ГРАДСКОИ МЫШЕ»

с. 180. лутче быть въ бѣдности но жить въ спо<ко>истивïи нежели
въ_богатстве вовсегдашнемъ страхе потерять его

л. 182. Сïце человѣцы иже въ нïщетѣ со удоволствомъ жïвутъ, всякаго
покоя и тïшïны сподобляются, жïвущïи же въ пространствѣ и богатствѣ,
прïчастны, не точïю велïкому паденïю, но и многïмъ бѣдамъ и тяжкïмъ
грѣхамъ подпадаютъ.

К БАСНЕ «Ѡ ЧЕРЕПАХѢ И ЗАЙЦѢ»

с. 209. Толко постоянствомъ можно успевать во всемъ
л. 206. Тѣмъ являетъ, яко мнозï дѣла своя съ велïкïмъ поспѣшенïемъ

необмыслясь начïнаютъ, ï прежде совершенства во умѣ себе лстя, чаютъ что
все получïли. Сего ради подобаетъ во всякïхъ <дѣ>лѣхъ прежде начïнанïя
добрѣ обмыслïтïся, ï потомъ съ тïхостïю начïнати, и не съ славою къ совер-
шенству прïводïти.

К БАСНЕ «Ѡ НѢКОЕМЪ ПСѢ»

с. 236. Сколко людей гоняются за тень<ю> когда дѣиствител<ь>но что
имѣютъ

л. 238. Сïце случается таковымъ, иже непрестанно ищутъ болшихъ
имѣюще доволная, таковïи овогда и въ рукахъ имуще лïшаются, ï искомо не
обрѣтаютъ.



Кузнецова О.А.

168

Сколько людей теряютъ настоящее добро, гоняясь за обманчивою тѣнью
щастiя! [Отборнейшие эзоповы басни, 1821, с. 11].

Список литературы

Бестиарий в словесности и изобразительном искусстве : сб. статей / науч. ред.
О.Л. Довгий, сост. А.Л. Львова. – Москва : Intrada, 2012. – 183 с.

Боккаччо Дж. Генеалогия языческих богов // Эстетика Ренессанса / сост. В.П. Шес-
таков. – Москва : Искусство, 1981. – Т. 2. – С. 7–67.

Бражкина Н.А. «Так говорил Эзоп…», или Опыт типологического прочтения басни в
школе / УГПУ им. И.Н. Ульянова. – 2015. – URL: https://studfile.net/preview/1622067

Букварь славено-греко-латинский. – Москва : Синодальная типография, 1701. –
159 л.

Довгий О.Л. Пётр – победитель зверей и стихий (по сочинениям Феофана
Прокоповича) // Бестиарий и стихии : сб. статей. – Москва : Intrada, 2013. – С. 6–19.

Езоповы басни с нравоучением и примечаниями Рожера Летранжа вновь изданныя, а
на Российской язык переведены в Санктпетербурге канцелярии Академии Наук
секретарем Сергеем Волчковым. – Санкт-Петербург : Академия наук, 1774. – 515 с.

Зверь как знак / сост. и общ. ред. В.Ю. Михайлина, Е.С. Решетниковой. –
Саратов : ЛИСКА, 2011. – 267 с.

Зрелище жития человеческаго, различными животных притчами. И старожитных
людеи примерами. Всякому добрых нравов в научение, предпоставлено. / На-
печатано же повелением его царского величества ; [пер. А.А. Виниуса]. – Мо-
сква : [б.и.], 1712. – 248 с.

Кареева Н.Д. Фонтанные фигуры исчезнувшего лабиринта Летнего сада //
Петербургские искусствоведческие тетради / Ассоц. искусствоведов (АИС),
Твор. союз историков искусства и худож. критиков России ; [сост.: А.Г. Раскин,
Н.Е. Фролова, Л.Н. Митрохина]. – Санкт-Петербург : [б.и.], 2018. – Вып. 52. –
С. 49–88.

Курилов А.С. Литературоведение в России XVIII века. – Москва : Наука, 1981. – 264 с.
Лакомб де Презель О. Иконологический лексикон, или Руководство к познанию

живописнаго и резнаго художеств, медалей, эстампов и проч. с описанием, взя-
тым из разных древних и новых стихотворцев. – Санкт-Петербург : Император-
ская Академия наук, 1763. – 344 c.

Маркушева Е. Ворона и лисица Крылова плагиат? – 2022. – URL: https://stihi.ru/
2022/10/18/6301.

Махов А.Е. Жанр эмблемы в европейской книжной культуре XVI – начала XVII в.:
проблемы герменевтики и поэтики. – Москва : ИМЛИ РАН, 2022. – 208 с.

Махов А.Е. Многосмысленное толкование // Европейская поэтика от Античности
до эпохи Просвещения : энциклопедический путеводитель. – Москва : Изда-
тельство Кулагиной – Intrada, 2010. – С. 343–357.

Николаев С.И. «И мы яблока плывем» (из фразеологии журнальной полемики 1769 г.) //
Аониды : сб. статей в честь Натальи Дмитриевны Кочетковой / Ин-т русской лит.



О восприятии фабулы в русской культуре XVIII в.

169

(Пушкинский дом) Российской акад. наук ; [отв. редакторы: Н.Ю. Алексеева,
А.А. Костин]. – Москва : [б. и.] ; Санкт-Петербург : Альянс-Архео, 2013. – С. 7–16.

Ольшевская Л.А., Травников С.Н. «Ох! Басни – смерть моя! Насмешки вечные над
львами! Над орлами!» (история и теория русской басни XVII– XVIII веков) // Русская
басня. История и теория жанра : сб. науч. статей / отв. ред. С.Н. Травников. – Москва :
Государственный институт русского языка имени А.С. Пушкина, 2007. – 224 с.

Отборнейшие Эзоповы басни, издаваемые Михайлом Маклаковым. – Москва :
Тип. П. Кузнецова, 1821. – 42 с.

Притчи Эзоповы. – Амстердам : Тип. Ивана Андреева Тесинга, 1700. – 148 с.
Русские народные картинки. / собрал и описал Д. Ровинский. – Санкт-Петербург :

Императорская Академия наук, 1881. – Кн. 1. Сказки и забавные листы. – 509 с.
Русское служилое дворянство второй половины XVIII века, (1764–1795) / сост.

В.П. Степанов. – Санкт-Петербург : Академический Проект, 2003. – 829 с.
Савитрин К. Толкование эзоповой басни. – 2017. – URL: https://proza.ru/2017/

09/20/1149.
Сазонова Л.И. От басни барокко к басне классицизма // Развитие барокко и

зарождение классицизма в России XVII – начала XVIII в. / отв. ред. А.Н. Робинсон. –
Москва : Наука, 1989. – С. 118–146.

Символы и эмблемата / сост. Я. Тессинг, И.Ф. Копиевский. – Амстердам : тип.
Генриха Ветстейна, 1705. – 306 с.

Сковорода Г.С. Наставления бродячего философа. Полное собрание текстов. –
Москва : АСТ, 2018. – 560 с.

Тарковский Р.Б. Тарковская Л.Р. Эзоп на Руси. Век XVII. Исследования. Тексты.
Комментарии. – Санкт-Петербург : Дмитрий Буланин, 2005. – 547 с.

Цветник. ГАТО, Ф. 1409, оп. 1, № 1191.
Jackson H.J. Marginalia: readers writing in books. – New Haven (Conn.) ; London :

Yale univ. press, 2001. – 324 p.
Robertson D.W. Some medieval literary terminology, with special reference to Chretien

de Troyes // Robertson D.W. Essays in medieval culture. – Princeton : Princeton
univ. press, 1980. – P. 51–72.

Schurink F. “Like a hand in the margine of a bookeˮ: William Blount’s marginalia and
the politics of Sidney’s Arcadia // The review of English studies. – 2007. – Vol. 59,
N 238. – P. 1–24.

Van der Laan S. Poetics in practice: how Orazio Lombardelli read his Homer // The recep-
tion of Aristotle’s Poetics in the Italian Renaissance and beyond: new directions in criti-
cism / ed. by Brazeau B. – London [etc] : Bloomsbury academics, 2020. – P. 157–177.

References

Dovgij, O.L. (Ed.). (2012). Bestiarij v slovesnosti i izobrazitel’nom iskusstve. Moscow:
Intrada.

Boccaccio, G. (1981). Genealogiya yazycheskih bogov. In V.P. Shestakov (Ed.), Estetika
Renessansa (vol. 2, pp. 7–67). Moscow: Iskusstvo.

Brazhkina, N.A. “Tak govoril Ezop…ˮ, ili Opyt tipologicheskogo prochteniya basni v
shkole. Retrieved from: https://studfile.net/preview/1622067



Кузнецова О.А.

170

Bukvar’ slaveno-greko-latinskij. (1701). Moscow: Sinodal’naya tipografiya.
Dovgij, O.L. (2013). Pyotr – pobeditel’ zverej i stihij (po sochineniyam Feofana

Prokopovicha). In O.L. Dovgij (Ed.), Bestiarij i stihii: sb. statej (pp. 6–19). Moscow:
Intrada.

Volchkov, S. (Transl.). (1774). Ezopovy basni s nravoucheniem i primechaniyami
Rozhera Letranzha vnov’ izdannyya, a na Rossijskoj yazyk perevedeny v
Sanktpeterburge kancelyarii Akademii Nauk sekretarem Sergeem Volchkovym. Saint
Petersburg: Akademiya nauk.

Mixajlin, V.Yu., Reshetnikova, E.S. (Eds.) (2011). Zver’ kak znak. Saratov: LISKA.
Vinius, A.A. (Transl.). (1712). Zrelishhe zhitiya chelovecheskogo, razlichnymi

zhivotnyh pritchami. I starozhitnyh lyudei primerami. Vsyakomu dobryh nravov v
nauchenie, predpostavleno. Napechatano zhe poveleniem ego carskogo velichestva.
Moscow.

Kareeva, N.D. (2018). Fontannye figury ischeznuvshego labirinta Letnego sada. In
A.G. Raskin, N.E. Frolova, L.N. Mitrohina (Eds.), Peterburgskie iskusstvovedcheskie
tetradi (iss. 52, pp. 49–88). Saint Petersburg.

Kurilov, A.S. (1981). Literaturovedenie v Rossii XVIII veka. Moscow: Nauka.
Lakomb de Prezel’, O. (1763). Ikonologicheskij leksikon, ili Rukovodstvo k poznaniyu

zhivopisnago i reznago hudozhestv, medalej, estampov i proch. s opisaniem, vzyatym
iz raznyh drevnih i novyh stihotvorcev. Saint Petersburg: Imperial Academy of sciences.

Markusheva, E. (2022). Vorona i lisica Krylova plagiat? Retrieved from:
https://stihi.ru/2022/10/18/6301.

Mahov, A.E. (2022). Zhanr emblemy v evropejskoj knizhnoj kul’ture XVI – nachala
XVII v.: problemy germenevtiki i poe'tiki. Moscow: IMLI RAN.

Mahov, A.E. (2010). Mnogosmyslennoe tolkovanie. In A.E. Mahov (Ed.),
Evropejskaya poetika ot Antichnosti do epohi Prosveshheniya: enciklopedicheskij
putevoditel’ (pp. 343–357). Moscow: Izdatel’stvo Kulaginoj – Intrada.

Nikolaev, S.I. (2013). “I my yabloka plyvemˮ (iz frazeologii zhurnal'noj polemiki 1769 g.).
In N.Yu. Alekseeva, A.A. Kostin (Eds.), Aonidy. Sbornik statej v chest’ Natal’i
Dmitrievny Kochetkovoj (pp. 7–16). Moscow; Saint Petersburg: Al’yans-Arheo.

Ol’shevskaya, L.A., Travnikov, S.N. (2007). “Oh! Basni – smert’ moya! Nasmeshki
vechnye nad l’vami! Nad orlami!ˮ (istoriya i teoriya russkoj basni XVII–XVIII
vekov). In S.N. Travnikov (Ed.), Russkaya basnya. Istoriya i teoriya zhanra.
Moscow: Gosudarstvennyj institut russkogo yazyka imeni A.S. Pushkina.

Maklakov, M. (1821). Otbornejshie Ezopovy basni, izdavaemye Mihajlom
Maklakovym. Moscow: Tip. P. Kuznecova.

Otvety. Retrieved from: https://otvet.mail.ru/question/12503405
Pritchi Ezopovy. (1700). Amsterdam: Tip. Ivana Andreeva Tesinga.
Rovinskij, D. (1881). Russkie narodnye kartinki (Bk. 1. Skazki i zabavnye listy. Saint

Petersburg: Imperial Academy of sciences.
Stepanov, V.P. (Ed.). (2003). Russkoe sluzhiloe dvoryanstvo vtoroj poloviny XVIII veka

(1764–1795). Saint Petersburg: Akademicheskij Proekt.
Savitrin, K. (2017). Tolkovanie ezopovoj basni. Retrieved from: https://proza.ru/2017/

09/20/1149.



О восприятии фабулы в русской культуре XVIII в.

171

Sazonova, L.I. (1989). Ot basni barokko k basne klassicizma. In A.N. Robinson (Ed.),
Razvitie barokko i zarozhdenie klassicizma v Rossii XVII – nachala XVIII v. (pp. 118–
146). Moscow: Nauka.

Tessing, Ya., Kopievskij, I.F. (Eds.). (1705). Simvoly i emblemata. Amsterdam: tip.
Genriha Vetstejna.

Skovoroda, G.S. (2018). Nastavleniya brodyachego filosofa. Polnoe sobranie tekstov.
Moscow: AST Publ.

Tarkovskij, R.B. Tarkovskaya, L.R. (2005). Ezop na Rusi. Vek XVII. Issledovaniya.
Teksty. Kommentarii. Saint Petersburg: Dmitrij Bulanin.

Cvetnik. GATO, F. 1409, op. 1, № 1191.
Jackson, H.J. (2001). Marginalia: readers writing in books. New Haven; London: Yale

univ. press.
Robertson, D.W. (1980). Some medieval literary terminology, with special reference to

Chretien de Troyes. In D.W. Robertson, Essays in Medieval culture (pp. 51–72).
Princeton: Princeton univ. press.

Schurink, F. (2007). “Like a hand in the margine of a bookeˮ: William Blount’s margina-
lia and the politics of Sidney’s Arcadia. The review of English studies. 59(238). 1–24.

Van der Laan, S. (2020). Poetics in practice: how Orazio Lombardelli read his Homer.
In B. Brazeau (Ed.), The reception of Aristotle’s Poetics in the Italian Renaissance
and beyond: new directions in criticism (pp. 157–177). London [etc]: Bloomsbury
academics.

Об авторе
Кузнецова Ольга Александровна – кандидат филологических наук,

научный сотрудник, Московский государственный университет им. М.В. Ло-
моносова, Москва, Россия, o_kuznetsova@mail.ru

About the author
Kuznetsova Olga Alexandrovna – Candidate in Philology, research associ-

ate, Lomonosov Moscow State University, Moscow, Russia, o_kuznetsova@mail.ru




