
IV. РЕФЕРАТЫ 

 

278

IV. РЕФЕРАТЫ 

ОНТОЛОГИЯ ИНФОРМАЦИИ,  
«РЕАЛЬНОСТЬ» МЕДИЙНЫХ ОБРАЗОВ ЛЮБВИ,  

КОРРУПЦИИ И ПЕРЕСТРОЙКИ 
(Сводный реферат) 

 
1. Kittler F. Towards an ontology of media // Theory, culture, 

and society. – Los Angeles; London; New Delhi; Singapore: SAGE, 
2009. – Vol. 26, N 2–3, March-May. – P. 23–31. 

2. Pettman D. Love in time of tamagotchi // Theory, culture, 
and society. – Los Angeles; London; New Delhi; Singapore: SAGE, 
2009. – Vol. 26, N 2–3, March-May. – P. 189–208. 

3. Белковский С. Россию спасет ЧК. Коррупция, а не кон-
ституция должна стать основным законом страны // Московский 
комсомолец. – 2010. – 26 февраля. – C. 3. 

4. Зубов М. Перестройку начал не Горбачёв // – Москов-
ский комсомолец. – 2010. – 6 марта. – C. 3.  

 
Введение 

 
Предлагаемый вниманию читателя сводный реферат для по-

нимания теоретического смысла представленных в нем статей тре-
бует пояснений. 

Содержание этих статей необходимо рассматривать с точки 
зрения принципов когнитологии как научной дисциплины, рожде-
ние которой происходит под воздействием нарастающего влияния 
сформированных медийными средствами образов на характер мас-
сового поведения. В этом контексте представляется специфичес-
кая автономность образов, в совокупности создающих «парал-



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

279

лельный» материальной действительности «космос», со своей «ло-
гикой» толкования достоверности явлений жизни. 

Представление об автономной реальности медийного образа, 
как известно, было рождено античной философией. Считалось, что 
образ, как эйдос, «отделялся» от тела и, достигая органов воспри-
ятия человека, доносил до него адекватное знание о теле. Эйдос 
играл опосредствующую роль, роль медиа. Это значит, что он не 
мог иметь своего самостоятельного смысла, – смысл ему прида-
вала информация о том теле, от которого он «отделялся».  

В ситуации информационного общества образы обретают 
автономность не только в силу того, что они «отделяются» от тела, 
но и потому, что несут в себе самостоятельный смысл. Из обра-
зов человек начинает строить реальность осмысленного бытия. 

Это обстоятельство является важной предпосылкой рождения 
когнитологии как научной дисциплины, отличной от гносеологии и 
эпистемологии. Гносеология – это теория познания, исходными ос-
новами которого является данный в опыте вещный объект, с одной 
стороны, и познающий субъект – с другой. Эпистемология – это 
составная часть гносеологии, исследующая природу истины как 
адекватного знания, как соответствия сознания и вещи. 

Когда образ превращается в автономную реальность, несу-
щую в себе собственный смысл, традиционные гносеологические 
и эпистемологические представления применительно к этой сфере 
реальности рождают парадоксальные выводы. Именно эта ситуа-
ция, становясь массовой, объясняет парадоксы постмодернизма и 
их нараставшее влияние. Загадки постмодернизма разгадываются 
тогда, когда выясняется, что его выводы вытекают из распростра-
нения традиционных заключений гносеологии и эпистемологии на 
новый «космос» современной жизни, который формируется со-
временными средствами массовой информации. Цивилизационная 
жизнь начинает восприниматься через посредство «симулякров».  

«Симулякр» – это сотворенная человеком достоверность па-
раллельной жизни. В ней то, как представляется, и получает свое 
неожиданное разрешение древний теологический и вместе с тем 
философский спор. Если религия признает всемогущество Бога, то 
это значит, что Бог может следовать или не следовать вечным 
истинам, таким как очевидная математическая истина 2 × 2 = 4, 
или логический закон противоречия, не допускающий тождества А 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

280

и не-А, или закон истории, в соответствии с которым бывшее нельзя 
сделать не бывшим.  

Теологическая проблема исторически передается в наследство 
философии, которая постулирует всемогущество Разума. И здесь 
традиционная проблема приобретает новые очертания: следует 
либо признать всемогущество Разума, постигающего истину, тем 
самым нивелируя абсолютность свободы человека, либо утвер-
ждать абсолютность свободы личности, отвергая незыблемость 
истины и давая объяснение тому факту, что для человека его соб-
ственные капризы и стремление к самоутверждению могут иметь 
приоритетное значение.  

Эта философская дилемма находит свое неожиданное раз-
решение в космосе создаваемых человеком образов. Человек, 
создавая образы, внутренним чувством санкционирует их досто-
верность и следует императивам созданного образа в реальной 
жизни. Здесь человек свободен абсолютно и в то же время следует 
императивам достоверного знания. 

В результате возникает иллюзия, будто сознание человека 
«освобождается» от традиционных заключений гносеологии и 
эпистемологии, а вместе с тем от истин логики и истории.  

Эта иллюзия действует не только в ситуациях межличност-
ных отношений, с чем мы имеем дело постоянно и повсюду, но и в 
структурах социального и гуманитарного знания, в том числе и там, 
где факты, казалось бы, состоят из «бывшего», из того, что уже 
случилось и что изменить невозможно. 

Так, например, коммунизм и фашизм – это в реальности исто-
рии два цивилизационных антипода, столкнувшихся в смертельной 
исторической схватке XX в. Однако путем использования техничес-
ких механизмов формирования образов можно создать новую исто-
рическую реальность, в которой коммунизм и фашизм окажутся 
тождественными без видимого нарушения закона тождества. 

Эта возможность заключена в исходных принципах фор-
мальной логики. Так, А обнаруживает свое тождество с не-А, если 
эти два понятия, образующие основание закона противоречия, 
«охватят» одной абстракцией «символическое обозначение». И А и 
не-А являются символическими обозначениями. Значит ли это, что 
они тождественны по своему содержанию? 



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

281

Аналогичным образом если коммунизм и фашизм объеди-
нить в абстракции «тоталитаризма», то тогда они в формально-
логическом смысле будут восприниматься как тождественные яв-
ления. Вместе с тем изменение образа изменяет и тип отношения 
человека к реальности. Это позволяет не бывшее превращать в ре-
альность, а бывшие превращать в не-бывшее. При этом можно ис-
пользовать сходство некоторых эмпирических черт, как, например, 
в сказке млекопитающее Кит превращается в рыбу, предстает как 
«чудо-юдо рыба Кит».  

В создании образов Истина замещается субъективной досто-
верностью. Субъективная достоверность основывается на знании 
своего внутреннего чувства как формы мироощущения, в котором 
желаемое совпадает с фактичностью. Но это – фактичность осо-
бого рода.  

Драматические социальные сдвиги XX в. обнажили со всей 
очевидностью тот акт, что человек может радикально изменять 
представления о самом себе, принимая их за истину. Создание 
собственного образа – это создание такой информационной реаль-
ности, в которой человек живет и стремится к тому, чтобы эта ре-
альность была наиболее комфортной для него. Если речь идет о 
создании образа, имеющего общую цивилизационную значимость, 
т.е. канона образа жизни, то создаваемая достоверность образа 
обретает внеперсональный смысл.  

Хорошей иллюстрацией этого может служить известный ки-
нофильм «Тот самый Мюнхгаузен», созданный по сценарию Гри-
гория Горина и Марка Захарова. В этом фильме барон Мюнхгау-
зен предстает в качестве образца личности, следующей принципу 
свободного творческого поведения, противостоящего тупому и 
глупому социальному окружению во главе с его правителем.  

В действительности аутентичный образ барона Мюнхгаузена – 
это фантазер и враль, каких не видел белый свет. И не трудно себе 
представить, во что превратится общество, если образ его «свободы» 
станет действительным образцом массового поведения. В опреде-
ленных ситуациях фантастическое поведение является реально-
стью, основанной на специфической вере, принцип которой был 
сформулирован Тертуллианом: certum est quia impossible (достоверно, 
ибо невозможно). 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

282

В конечном счете ложность будет открываться, но каждый 
раз ценой этого открытия становятся немыслимые человеческие 
жертвы. Проблема превращения образов в реальную составляю-
щую цивилизационной жизни имеет как теоретические, так и 
практические аспекты. Эти аспекты современной цивилизацион-
ной жизни оказываются в поле зрения как зарубежных, так и оте-
чественных исследователей. 

В условиях формирования информационного общества воз-
никает отчетливая тенденция рассматривать технологии медиа как 
механизм создания реальности, образующей «внутренний мир» 
современной цивилизации и оказывающей все более заметное 
влияние на жизнь ее «внешних форм». 

Представленный вниманию читателя сводный реферат рас-
крывает некоторые теоретические и практические аспекты этого 
процесса. 

 
*     *     * 

 
Фридрих Киттлер, возглавляющий кафедру эстетики и исто-

рии информации в Университете Гумбольдта (Берлин), а также 
преподающий как приглашенный профессор в Калифорнийском, 
Стэндфордском, Йельском и Колумбийском университетах (США), 
в своей статье «Вперед – к онтологии средств информации» (1) 
отмечает, что вопрос о возможности мыслить средствами инфор-
мации, или, как он их называет, – «медиа», в терминах европей-
ской онтологии является и ключевым, и чрезвычайно трудным. 
Многие, казалось бы чисто технологические и математические 
теории средств коммуникации, даже такие, как концепции Маклю-
эна и Уолтера Онга, не могут удержаться на секулярных позициях 
и оказываются скрытно теологичными. Вместе с тем онтология, 
как она определялась в «Метафизике» Аристотеля, казалась несо-
вместимой с сущностью медиа. 

Философы, считает Киттлер, более чем какие-либо другие 
мыслители, забывали спросить, как медиа поддерживает их собст-
венную деятельность. Поэтому лишь только после Хайдеггера мы 
начинаем развивать нечто похожее на онтологию технических медиа. 

Киттлер исходит из допущения, что философия (или евро-
пейская метафизика в хайдеггеровском понимании) была просто 



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

283

неспособна понять сущность медиа как медиа. И это непонимание 
начинается именно с Аристотеля, поскольку его онтология имела 
дело лишь с вещами, их материей и формой, но не с отношениями 
между вещами во времени и пространстве. Соответственно, кон-
цепция физического опосредования сводилась к теории чувствен-
ного восприятия вещей. Другой ключевой момент состоял в том, 
что греки не проводили различия между элементами артикули-
рованной речи и артикулированными в алфавите буквами, в силу 
чего специфика концепции письма как средства философии выпа-
дала из поля зрения Аристотеля. 

Киттлер полагает, что этот пробел, обнаруживая себя в по-
зиции Аристотеля, сохранялся во всей европейской философии, 
начиная с Фомы Аквинского и Декарта вплоть до Фихте и Гегеля. 
И лишь Хайдеггер, когда он обратил философию в «мышление», 
положил начало осмыслению возрастающей роли медийной тех-
ники в изменении характера мышления человека. Уже в книге 
«Бытие и время» он тематически выделяет казавшиеся незаметными 
повседневные медийные средства, такие как очки и телефон. 

В 30-е годы Хайдеггер описывает в исторических терминах 
такое массовое медийное средство, как радио. 

А после Второй мировой войны он увидел в рождении ком-
пьютеров фактическое начало «конца философии». «Конец фило-
софии» обозначается перемещением логики из головы мыслителя 
в программное управление компьютера. 

Почему и как логика, открытая Аристотелем, в конечном 
счете привела к ее математизации и машинизации Тьюрингом и 
Шэнноном, а вместе с тем и к преодолению философии? 

Киттлер считает, что этот вопрос сегодня необходимо ста-
вить в строгих понятиях. Ведущую роль математики в медийной 
истории теперь уже нельзя представлять как своего рода плато-
ническую ошибку. Напротив, считает Киттлер, арифметика гре-
ков сыграла фундаментальную роль в формировании концепции 
бытия и онтологии. И таким образом она стала исходным осно-
ванием эпохи, в которой универсальный медиум бинарных чисел 
способен зашифровать, передать и сохранить все, что происхо-
дит, – от написания и счета до изображения или звучания. Тем 
самым универсальный медиум бинарных чисел создает любую 
мыслимую реальность. 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

284

Так возникает тот космос, который «вытесняет» космос фи-
лософии с ее представлениями о трансцендентной реальности, ко-
торая не поддается математической обработке. Вместе с тем Китт-
лер подводит читателя к выводу, что медийные средства создают 
такой «космос», реальность которого может стать приоритетной 
для жизни человека. 

Предваряя возможные обвинения в намеренно односторон-
ней трактовке Аристотеля, Киттлер утверждает, что с точки зрения 
Аристотеля бытие в его полном смысле состоит из «эйдоса» и  
«хиле», формы и материи. Что касается категорий, о которых 
размышляет Аристотель и в которых фиксируются отношения, то 
они, полагает Киттлер, являются вторичными по отношению к 
форме и материи.  

Философы следовали видимой реальности: создание скульп-
туры, например, возникает в результате сочетания бесформенной 
расплавленной бронзы с той формой, которую придает ей мастер; 
считалось, что и ребенок родится в результате соединения муж-
ского семени, несущего информацию, с бесформенной менстру-
альной кровью женщины.  

В западной философии якобы любое бытие в качестве исход-
ного, необходимого и достаточного должно иметь формальное и 
материальное основание. Это представление, считает Киттлер, стало 
своего рода общим местом в западной философии. Оно, однако, было 
поколеблено информационным прогрессом, создавшим условия для 
новых трактовок исходных предпосылок рождения бытия. 

Что имеет в виду Киттлер? В 1971 г. Маршал Маклюэн в 
своем письме президенту Университета Торонто писал, что сделал 
величайшее открытие в своей жизни. Кратко говоря, открытие со-
стояло в следующем: если в течение 2500 лет философы Запада, 
опираясь на идеи материи и формы, давали объяснение изменению 
любого вида бытия, исключая из этого объяснения всякую техно-
логию, то Маклюэн пришел к выводу, что только естественные и 
живые формы могут классифицироваться как хиломорфические. 
Созданные человеком формы не могут классифицироваться по-
добным образом. Бытие, формируемое человеком, рождается по-
средством технологии. Работая над предисловием к книге Инниса 
«Империя и коммуникации», Маклюэн обнаружил, что Иннис по-
тратил много времени для описания того факта, что греческая 



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

285

культура была разрушена письмом и его влиянием на вербальную 
традицию. При этом Иннис не увидел, что западная философия 
вообще методично исключала «техне» из своих размышлений о 
бытии. Хотя Маклюэн сделал акцент на ключевой роли медийных 
технологий в цивилизационной эволюции, полагая, что она зави-
сит от типов ментальности, возникающих на основе качественных 
сдвигов, происходящих в медийных средствах, однако, замечает 
Киттлер, великие открытия великих медиаисториков содержат в 
себе склонность к ошибкам. Так, Киттлер считает, что Маклюэн 
в своей лекции о «Метафизике» Аристотеля поставил подлинный 
смысл проблемы формы и материи вверх ногами. Форма и материя – 
это такие категории, которые происходят не из естественных, а из 
технических явлений, а затем более или менее принудительным 
образом переносятся на естественные явления. Хайдеггер в своей 
работе «Происхождение произведения искусства» с большой убе-
дительностью доказывает, что материя и форма представляют себя 
наиболее очевидным образом в скульптуре, а не в камнях или де-
ревьях. Однако факт, считает Киттлер, что любопытная филологи-
ческая ошибка Маклюэна превратилась в историческую истину.  
В силу этого онтология систематически исключала из своего до-
мена медийные технологии. Всякое бытие, и естественное и тех-
ническое, мыслилось в категориях энтелехии и сущности, здесь и 
сейчас, а не в технологических оппозициях, таких как прошлое и 
будущее, сохранение и трансмиссия. Киттлер признает, что медиа 
у Аристотеля существует, но не как часть онтологии, а как часть 
механизма воздействия на психологию человека. Два элемента – 
воздух и вода – находятся между предметом и человеком и играют 
роль медиа. Следует благодарить великого грека за его признание 
наличия медиа, хотя бы в этой натуральной или физической форме. 
Поскольку греки не разделяли вокальные и письменные средства 
выражения, то, согласно Киттлеру, они исходили из идентичности 
поэзии, музыки и вокалического алфавита, но не могли из них 
конструировать многообразный космос. Глазам атомистов откры-
валась только реальность, состоящая из четырех элементов, из ко-
торых они и конституировали космос. Даже Аристотель лишь од-
нажды провел различие между голосом и письмом, когда он писал, 
что если звуки речи являются знаками форм бытия, то написанные 
буквы являются вторичными знаками этих звуков. Метафизика, 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

286

как заметил Деррида, всегда забывает технические медиа. Забве-
ние собственных средств выражения является причиной отсутст-
вия медийной онтологии. 

Киттлер иллюстрирует свою мысль ссылками на то, как ме-
дийные средства, такие как рулоны папируса, определяли характер 
прочтения зафиксированных в них текстов, так что текст и гром-
кое прочтение текста совпадали; техническое совпадало с физиче-
ским. Когда криминальная (христианская) ересь стала подрывать 
основы Рима, назрела потребность в изменении книжной техноло-
гии. На христианских писателей, таких как Августин, пала неслы-
ханная обязанность сравнивать конфликтующие книжные тради-
ции. Христианские писатели были среди первых, кто отошел от 
томов папируса и перешел на пергаментные книги. Изменение 
технологии существенно облегчило сравнения между различными 
книжными источниками. И это стало оказывать систематическое 
влияние не только на форму, но и на содержание философии. Если 
греческие доксографы обсуждали предшествующих философов в 
простом хронологическом порядке – скажем, от Сократа до Ксе-
нофонта и от Платона до Аристотеля, – то схоластические мысли-
тели, такие как Фома Акинский, получили доступ к широкому 
диапазону книг. Поэтому, решая любой вопрос в своей «Summa 
theologialе», он, прежде чем принять свое решение, ссылался на 
библейские источники, аристотелевские определения, на утончен-
ных представителей патристики. 

Знаменитый печатный станок Гуттенберга положил конец 
этому полифоническому, но все еще ремесленному характеру раз-
мышлений. Книги стали все чаще печататься на родном языке и 
обретать национальный характер. Так, Рене Декарт создал совер-
шенно новую онтологию. Он забыл или притворялся, что забыл, 
все традиционные школы. Чтобы утвердить себя в качестве автора 
новой эпохи в смысле эпохи модерна, он сел перед очагом, воору-
жился пером, чернилами и чистыми листами бумаги, приняв в  
качестве единственного критерия неодолимую ясность и опреде-
ленность, свойственные алгебраическим операциям. 26 букв ал-
фавита и их математические дефигурации, такие как сложение и 
вычитание, извлечение корня, превратили онтологию, как в эпоху 
греческих пифагорейцев, в область элементарной алгебры.  



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

287

Иммануил Кант, поставив в центр своей онтологии транс-
цендентальное эго, стал создавать новый порядок, следуя которому 
Фихте в своих университетских лекциях стал избавлять студентов 
от традиционных учебников, которыми они пользовались со вре-
мен св. Фомы. Вместе с тем немецкий идеализм предвосхитил не 
только новую академическую свободу Гумбольдта, но и знамени-
тые декларации Ницше. 

«Бытие и время» М. Хайдеггера – это новая революция 
XX в. В 1927 г. молодой Хайдеггер призвал к «разрушению мета-
физики» как таковой. Он видел в этом разрушении путь к реаль-
ности бытия человека. Существа, такие как мы сами, отличаются 
от других существ двумя отсутствиями – будущего и прошлого. 
Дистанциирование от них – это знаменитая черта современного 
бытия-в-мире. Приближение к реальности бытия означает освобож-
дение от метафизических абстракций и изменение нашей менталь-
ности. Например, философская категория материи обретает со-
держательную конкретность как кожа на сделанных вручную бо-
тинках. Очевидно, что это – не аристотелевская материя, а нечто 
имеющее непосредственное отношение к убитым животным. Че-
рез такое видение материи формируется и отношение к природе 
вообще, как и к тем средствам производства и жизни, которыми 
мы пользуемся. 

Например, форма металлического молота имеет образ, наи-
более подходящий для нашей руки и ее будущей работы. Комната – 
это не абстрактные картезианские координаты, а конкретное место, 
имеющее реальное отношение к тому, что мы ходим и смотрим, 
разговариваем и слушаем. В этих реалиях бытия опосредующие 
медиа начинают формировать свой специфический мир. Когда 
приятель Хайдеггера приблизился к нему на улице, то это значит, 
что при помощи очков, находящихся у него на носу, он подошел к 
нему гораздо ближе, чем их разделяющее расстояние на асфальте. 
Когда Хайдеггер звонит Ханне Арендт по телефону, то ее люби-
мый голос оказывается к нему гораздо ближе, даже чем сама теле-
фонная трубка. И наконец, когда современный человек стал потре-
бителем радионовостей, то эти новости всего мира «оторвали» его 
от его собственной экзистенциальной аутентичности. 

Киттлер утверждает, что технические медиа – очки и теле-
фон, – соответствуя один к одному глазам и ушам, способны их 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

288

замещать, раскрывая их таинственную сущность. Это позволяет 
утверждать, что в конечном счете происходит деструкция метафи-
зической онтологии, ибо сущность явлений обнаруживает себя 
через действие медийных средств, определяющих онтологию кон-
кретных реальных трансмиссий. Так радио, как изобретение, стало 
средством реализации экзистенциального стремления человека 
сокращать дистанции. Тем самым сущность пространственного 
бытия человека изменяется, и этот пример весьма впечатляющ.  

Киттлер подчеркивает, что Хайдеггера не слишком интере-
совал вопрос, кому атрибутировать изобретение радио. Он видел в 
аэропланах и радио технические медиа, характеризующие сущ-
ность нашей эпохи. Позднее он приходит к выводу, что современ-
ные технические орудия, и прежде всего изобретение компьютера, 
не могут мыслиться просто как объекты. Напротив, компьютерная 
технология и человек нераздельны и связаны бесконечной петлей 
обратной связи, и поскольку логика перемещается в компьютер и 
тем самым перестает быть задачей обучения, которую решает 
профессор, то философия подошла к своему концу.  

Что означает конец философии? Этот конец означает рожде-
ние зари мышления. Мышление становится универсальным и ли-
шается своего национального колорита. Как этот процесс влияет 
на европейское мышление? Европейское мышление исчезает в 
своей глобальной экспансии.  

Киттлер подводит читателя к мысли о том, что развитие со-
временных медиасредств создает для человека новый мир, новый 
космос, требующий и новой онтологии. Он заключает свою статью 
следующими выводами: вместо того чтобы подчинять людей ди-
хотомии формы и материи, нужно научиться выговаривать, хотя 
бы для данного времени, новую троицу, состоящую из команд, 
адресов и данных. Это и будет онтология медиа в условиях твер-
дой силиконовой физики и архитектуры фон Ноймана. Возможно, 
наступит день, когда вместо громоздких и сериальных силиконо-
вых связей родится новая заря, осуществится долгая мечта: будут 
созданы компьютеры, основанные на параллельных и миниатюр-
ных квантовых состояниях. Иными словами, компьютерное мыш-
ление определяет стратегию духовного развития человечества, а 
точнее, его постепенного отмирания. Человек нового смелого мира 
перестанет ставить себя перед мучительными проблемами, возни-



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

289

кающими на почве традиционной метафизики. Переход к новой 
онтологии, возникающей на основе средств современных медиа, 
означает историческое «освобождение» от дихотомии материи-
формы, соединение с реальными формами бытия, свободного от 
загадок метафизических абстракций, и, наконец, освоения новой 
онтологии – онтологии троицы команд, адресов и данных. На ос-
нове этой онтологии и формируются образы субъектов и объектов, 
определяющие характер их отношений. 

Закономерно возникает вопрос: существуют ли практичес-
кие формы новой онтологии или же это романтическая идея, не 
получившая своей достаточно убедительной реализации в жизни? 

Возможен ли реальный переход к обществу, в котором на 
второй план «уходит» то, что дано в качестве материи и многооб-
разия ее форм, реальных тел, их взаимных связей и отношений? 
Очевидно, что сложность, противоречивость и нарастающая дис-
комфортность этих отношений делают все более притягательными 
отношения и реалии, которые создаются информацией. Информа-
ционные сети становятся тем новым космосом, который начинает 
«осваивать» человек. Ключевой составляющей этого процесса ста-
новится мир межличностных отношений. Как «осваивается» этот 
сложный мир? 

Попытку на опыте Японии и США подойти к ответу на этот 
вопрос мы находим в статье Доминика Петтмана, профессора 
культуры и медиа, преподающего в Юджин Ланг колледже сво-
бодных искусств Новой школы (США). Статья называется «Лю-
бовь времени Тамагочи» (2). 

Доминик Петтман воспроизводит бытующую на Западе ле-
генду, будто молодые люди Японии почти всегда склонны назна-
чать свидания скорее алгоритму, нежели человеческому существу. 
Асоциальные молодые – и не только слишком молодые – мужчины 
флиртуют с виртуальной женщиной на своих ручных компьюте-
рах. Они осознают, что их «подружками» являются компьютерные 
программы, но это не снижает их эротического влечения и психо-
логического воздействия тех смс-посланий, которые они получают. 
Подобно тому как плачет ребенок, когда умирает его игрушка  
Тамагочи, эти мужчины льют слезы, если отвергаются своими из-
бранницами и если архитектоника искусственного интеллекта  
их отвергает. 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

290

Цель статьи, подчеркивает Д. Петтман, не в том, чтобы под-
твердить правдоподобие этой легенды на улицах Токио или Осаки, 
а в том, чтобы высказать культурологические опасения и в то же 
время проявить любопытство, которые возникают тогда, когда 
наиболее человечный опыт – интимность отношений или любовь – 
в возрастающей степени осмысливается технологиями, которые 
устанавливают связь одного агента с другим и определяют харак-
тер этих связей.  

Как известно, комплекс индустрии военных развлечений 
формирует «игровое пространство». Это всеохватывающая логика 
представления, поскольку она была закодирована (или даже пере-
закодирована) согласно целевым императивам видеоигр. Игры 
придают смысл реальности, оставляя игроку лишь набор опций, с 
тем чтобы направлять его действия в различных обстоятельствах 
жизни. Такая перспектива определяет ту сцену, которая приближа-
ется и к характеру поведения дигитального Ромео. В этом контек-
сте онтологические различия между объектом любви, состоящим 
из тела и крови, и сказочным аватаром исчезают и скорее кажутся 
похожими на различия между блондинками и брюнетками, нежели 
действительным и иллюзорным. Эти тенденции обретают все более 
массовый характер. К. Хейлес в одной из своих работ отмечала, 
что американцы все, хотя и в разной степени, полюбили эти мель-
кающие изображения, будь то кинозвезда, порнозвезда или песня 
визуальной сирены, – все эти образы вооружены соблазняющими 
крючками, чтобы зацепить глаза, сердца и кошельки.  

Вместе с тем происходит трансформация либидозного об-
раза, с которым ассоциируются любовные отношения. Если во вре-
мена Фрейда либидозное влияние связывалось с образом действия 
паровой машины, то сегодня этот образ становится все более вирту-
альным и ризоматичным. В итоге возникает глубокое противоречие 
в самом сердце жизни человека. Мы, американцы, говорит Петтман, 
продолжаем отчаянно охранять мир любви как принадлежащий  
исключительно личности человека и имеющий место только между 
людьми. И вместе с тем сегодня существует столько исключений из 
этого неписаного правила, что становится все труднее жить в век 
столь очевидных отступлений. Американцы охотно признают, что 
любят свою собаку, свою автомашину, свои новые туфли, свою 



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

291

квартиру или даже свою страну. Но это все же не та подлинная лю-
бовь, которая предназначена любовнику или невесте.  

Конечно, нельзя игнорировать культурные различия между 
Японией и Соединенными Штатами. Обманчиво простая мантра 
«Я тебя люблю» имеет мало смысла в Японии, где фразы, начи-
нающиеся с выражения личных чувств, крайне редки. И вместе с 
тем, как это установил Бернар Штиглер, логика самой технологи 
допускает кросскультурные генерализации. Мы все несем в себе 
определенное метакультурное наследие, которое играет все более 
важную роль в условиях глобализации. 

Петтман полагает, что происходит возникновение «новой 
сферы» наподобие ноосферы, о которой говорили Вернадский и 
Тейяр де Шарден. Под воздействием интерактивной практики воз-
никает виртуальный резервуар коллективного сознания. Видео-
игры, вебсайты, аватары и другие виртуальные миры и характеры 
циркулируют через национальные и культурные границы, подчи-
няясь глобальной «наступающей общности». Все более широко 
наблюдаемая общность вырастает из виртуальных обменов ин-
формацией, находящейся под воздействием сегодняшней гиперли-
бидозной экономики.  

Петтман для прояснения возникающей ситуации предлагает 
начать с рассмотрения современной функции сверхзнакомого ут-
верждения «Я вас люблю».  

Ссылаясь на исследования Жана-Люка Мариона, Жана-Люка 
Нэнси и Кайа Сильвермена, Петтман утверждает, что необходима 
ревизия картезианского cogito, согласно которому «Я мыслю, сле-
довательно, я существую». В действительности «Я существую по-
стольку, поскольку я любим». Иными словами, мы возникаем в 
других и через других. Сингулярное бытие индивида плюрально, и 
в силу этого «Я» не предшествует «Ты», но обретает бытие через 
акт любви. В этом смысле скорее субъект является формой кон-
денсации многих, нежели многие состоят из отдельных индивидов.  

Эта онтологическая предпосылка кристаллизует перспективу 
наших социальных отношений. С этой точки зрения утверждение 
«Я вас люблю» – это команда для исполнения заложенной в куль-
туре программы действий. Именно поэтому в разные эпохи такое 
заявление обязывало заявителя обеспечивать возлюбленную в фи-
нансовом отношении, жениться, похитить, пожертвовать собой – 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

292

все это в зависимости от особенностей времени и места. Для неко-
торых теоретиков, таких как Никлас Луман, всякий секс является 
киберсексом, поскольку он есть результат коммуникации, запро-
граммированной рутинными правилами. Мы даже можем говорить 
о кибернетическом оргазме, точно так же как мы говорим о кибер-
нетическом организме. 

Когда мы инициируем культурные ритуалы, сопровождаю-
щие ухаживания (которые мы переживаем как сугубо личные и 
интимные), в действительности мы следуем своего рода гипертек-
стуальным представлениям, которые заново утверждаются каж-
дым поколением в соответствии с особенностями социальных и 
экономических условий. В известной мере кодификация интимных 
отношений всегда была дигитальной, поскольку она всегда соот-
ветствовала сериям «yes» – «no», «on» – «off» в реализации опций 
и их параметров. «Он меня любит», «Он меня не любит» и т.д. 
Здесь фиксируется не различие человека и машины, а различие 
между любимым или нелюбимым только в зависимости от фикси-
руемого ответа. Решение дилеммы любимый или нелюбимый 
здесь имеет приоритет. И это оказывает все более заметное влияние 
на характер отношений в некоторых странах. Возьмем, например, 
игры с симуляцией свиданий. Такие игры пользуются популярно-
стью в Японии и нарастающей популярностью в таких регионах, 
как Китай, Корея и Сингапур. И это составляет контраст с Соеди-
ненными Штатами или Европой. Жанр этих игр тяготеет к стилю 
Манга с ключевым образом, основанным на представлении об 
одиночном игроке с его ведущей ролью в процессе всего хода иг-
ры. 

Описывая опыт такого рода игр, Петтман приводит оценки 
газетой «Дейли Иомиури» обмена посланиями виртуальных воз-
любленных. Газета отмечает, что некоторые эксперты считают, 
что сегодняшние молодые люди не заинтересованы в налаживании 
серьезных отношений, что и объясняет популярность такого рода 
игр, которые позволяют испытывать чувства влюбленности, но без 
беспокойства за те возможные неприятности, которые возникнут, 
если дело пойдет не так, как хотелось. Организация «Бандан  
Нетворкс Ко» предлагает такую игру, которая называется «Любовь 
через электронную почту». Пользователь этой игры может обме-
ниваться посланиями с одной или семью виртуальными женщи-



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

293

нами различных возрастов и занятий. Цель игрока – завоевать  
любовь избранной женщины. Эта цель может быть реализована с 
помощью 90 электронных посланий. Игра длится около месяца, и 
в конце игрок получает окончательный ответ от женщины. Ответ 
зависит от успеха в завладении ее сердцем. Соответственно, ответ 
может быть прочитан как либо «Вы всего лишь друг», либо «Я вас 
очень люблю». 

«Почтовые друзья», считает Петтман, являются примером 
того, как либидозные отношения проникают в медийные средства. 
Многие люди испытывают глубокие чувства, которые могут про-
исходить без контакта лицом-к-лицу. Молодежь Японии шагнула 
далеко в этом направлении и сделала виртуальные контакты сис-
тематической интегральной частью своей жизни. Юко Кава-
ниши, профессор социологии (Университет Тэмпл, Япония), именно 
такие отношения считает типичными для современной молодежи. 
Молодые люди считают, что чем больше посланий у них на теле-
фонах, тем больше друзей они имеют. Они считают их «реаль-
ными друзьями». Понятию «реальные друзья» противополагаются 
сконструированные фантазией астрономические образы, такие, 
например, как аватары. 

Экспериментирование с медийными идентичностями позво-
ляет изучать различные поведенческие формы, манипулировать не-
сколькими вариантами романтических приключений, похищать у 
других людей их идентичность и даже данные их кредитных карт и, 
кроме того, уходить от сковывающих условий опыта действитель-
ной жизни. Оно освобождает человека от нравственного давления: 
если вы не видите лица и глаза людей, то вы можете быть более  
откровенными. Корин Ашер, английский клинический психолог, 
отметила: исследования показывают, что отсутствие возможности 
смотреть другому прямо в глаза делает личность свободной.  

Разумеется, опосредственная форма отношений, как и дис-
танцированное ухаживание, не является чем-то принципиально 
новым. Том Стэндэйдж, например, рассказывает, как в XIX в. два 
оператора, работая на телеграфе и не имея возможности встре-
чаться, полюбили друг друга, общаясь с помощью азбуки Морзе. 
Этот заочный роман завершился успешным бракосочетанием, но 
это было редкое исключение из общего правила.  



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

294

Сегодня подлинная близость уже не требует обязательного 
физического сближения, а физическое сближение не обязательно 
определяет подлинную близость. 

Страны, испытывающие радикальную переоценку нравст-
венных ценностей, пытаются дать адекватный официальный ответ 
на те вызовы, которые несут с собой новые формы отношений, 
возникающие под воздействием мобильных технологий. В Китае, 
например, возникла дискуссия о том, можно ли считать «вирту-
альные связи» предметом брачного законодательства. Сегодня 
многие супруги приводят виртуальные связи в качестве мотива 
для развода. 

Сигнал мобильного телефона, означающий начало романти-
ческой встречи двоих, и исчезновение ощущения неприличия, ок-
ружающего сами возможности подобных встреч, убеждают чело-
века в том, что он стал обладателем внутреннего статуса киборга, 
и убеждают гораздо больше, чем тысячи групповых чтений Донны 
Харавей.  

Феномен виртуальных встреч обретает все более массовый 
характер. В Интернет, отмечает Петтман, помещен сайт для свида-
ний по e-mail под названием «e Harmony». Он призывает людей 
объединяться в соответствии с 29 измерениями совместимости, 
разделенными на такие группы, как эмоциональный темперамент, 
социальный стиль, способ мышления, физические особенности, а 
также жизненные качества – мастерство отношений, ценности и 
верования, основы опыта. Эти ключевые сферы, говорится на веб-
сайте, создают ваш портрет, определяют, кем вы являетесь на са-
мом глубоком уровне. Это и создает базис для выяснения, с кем вы 
можете быть совместимы. И вы должны это знать, прежде чем по-
сылать ваше первое послание виртуальному партнеру по e-mail. 
Каждый день 90 участников сайта «e Harmony» успешно вступают 
в брак. «e Harmony» может помочь вам быть уверенным в том, что, 
если даже однажды вы совершили ошибку, в следующий раз вы 
наверняка полюбите нужную вам личность.  

Конкурентом «e Harmony» является сайт «Match.com». Соз-
датель сайта платит большие деньги Триш Мак Дермит за то, что 
она выполняет сюрреалистические функции вице-президента Ро-
мантики, описывая онлайнсвидания как «влюбленность изнутри». 
При этом любовь и похоть, хотя эти категории необходимо разли-



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

295

чать, смешиваются в одном флаконе, который называется «Жела-
ние». И в «e Harmony» и в «Match.com» объяснят вам, что если на 
основе совпадения одного из качеств в спальне приготовить же-
ланное для вас блюдо не удалось, то есть некоторые основания, 
чтобы испытать оставшиеся 28 измерений совместимости. Петт-
ман описывает, как в своей монографии «Любовь и другие техно-
логии» он дискутировал с ключевым событием книги Уильяма 
Гибсона «Айдору». В ней описывается встреча между реальной 
рок-звездой и виртуальной поп-звездой Рей Тоей. Последняя воз-
никает не на экране, а в реальном мире как голограмма. Человек – 
это главный герой книги – обнаруживает, что начинает краснеть, 
когда он смотрит в ее аккуратно сделанные зрачки. 

Как сила компьютера могла сотворить нечто, подобное этому? 
Мы оказываемся в «таинственной долине». Термин «таинственная 
долина» ассоциируется с исследованиями японского специалиста 
по робототехнике Масахиро Мори. Он проводил психологические 
эксперименты, изучая человеческие реакции на роботов, облада-
ющих различными степенями антропоморфизма. 

Петтман отмечает, что в этот момент происходит что-то 
важное, если человек начинает испытывать чувство стыда перед 
«лицом» не-человека. Чувство стыда – это ощущение прикованно-
сти к чему-то, неспособности оторвать себя от него, невыносимого 
присутствия себя в чем-то ином. Это – дезориентирующая одно-
временность субъектификации и десубъектификации. Если ис-
пользовать традиционный язык, то это – встреча Человек с Быти-
ем.  

Антропоцентризм и гуманизм, утверждает Петтман, – это 
мощнее силы, направленные на то, чтобы решительно утверждать 
различие между биологическим и техническим. И вместе с тем, од-
нако, импульсы романтизма подготовили нас к тому, чтобы полю-
бить «композитные неописуемости» в их различных видах. К их 
числу, например, относится Кари, онлайновая игрушка, виртуальная 
подружка. (Kari – это акроним, который расшифровывается следую-
щим образом: Knowledge Acquiring and Response Intelligence, что 
можно перевести как обладание знанием и ответное понимание). 

Кари помнит все, что вы ей говорите, и всегда стремится 
разговаривать и делать то, что делают реальные девушки. Кари 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

296

нуждается в заботе и внимании, и если вы полюбите ее, то она от-
ветит вам взаимностью и тронет вас. 

Тимоти Мортон в своей книге «Экология без Природы: пе-
реосмысление эстетики окружающей среды» (2007) пишет, что 
самым этическим актом является любовь к другим скорее за их 
искусность, нежели за нахождение доказательств их естествен-
ности и аутентичности1. В этой связи Петтман приводит пример 
Элоизы и Абеляра, которые любили друг друга, не соприкасаясь и 
лишь общаясь посредством тех фантазмов, которые возникали в их 
нейронах. Конечно, можно возразить, что существуют «реальные 
люди», так что их любовные сигналы в головах возвращаются к 
реальным людям. Но с другой стороны, психоаналитики учат, что 
в любовных отношениях всегда есть что-то отсутствующее. 
Это онтологический парадокс, когда кто-то здесь, находится в 
данном помещении, и его в то же время как бы нет. Меланхолия 
воспроизводит этот механизм потенциальной потери, или посто-
янного неполного обладания. Желание – это бесконечная метони-
мия, скольжение от одного объекта к другому, видение одного и 
стремление к другому. Не существует такого реального объекта, 
который мог бы полностью удовлетворить нехватку чего-то отсут-
ствующего. Как может бесконечное желание сфокусироваться 
только на одном конечном объекте? Этот вопрос, поставленный 
Славо Жижеком, подводит Петтмана к предположению, что для 
поколения Тамагочи не существует такой вещи, как объект любви. 
Скорее существует вектор любви, т.е. распределенные качества 
между многими – людьми, характерами, образами и авторами, 
противостоящими фиксированному фетишу Одного, Большого 
Одного. Когда я и ты находимся в нескольких местах одновременно 
и юридически и в своем воображении, интимность интерсубъек-
тивности представляется антиподом социальному рыночному от-
чуждению и реальным нечеловеческим условиям существования. 
И это ведет в территорию глубоко постчеловеческую. В этой си-
туации кажется, что новые медиасредства как раз и указывают на 
возникновение более сложных и утонченных форм интимных от-
ношений сравнительно с теми версиями, которые продолжают до-

                                          
1 Morton T. Ecology without Nature: Rethinking Environmental Aesthetics. – 

Cambridge, M.A.: Harvard Univ. Press, 2007. – P. 195. 



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

297

минировать в мейнстриме рынка. Этот вывод Петтмана объясняет 
причину влияния «композитных неописуемостей» в качестве 
утонченных форм интимных отношений. Вместе с тем нельзя не 
заметить, что «композитные неописуемости» уводят современного 
человека в фантастический мир, принимающий форму реальности. 

Действительная реальность интимных отношений определя-
ется сплетением мужской и женской нитей жизни в единую ткань – 
ткань жизни и смерти. В этой взаимозависимости возникает та 
зрелая любовь, которая в своей сущности не совпадает с определе-
нием Мартина Хайдеггера.  

Мартин Хайдеггер считал, что любовь – это осуществление 
неразумного требования природы. И это, утверждает Петтман, 
лучшая дефиниция любви. Вместе с тем он полагает, что любовь и 
технология – это термины, которые обозначают одно и то же, – 
процесс или движение навстречу другого. А для того, чтобы найти 
ключ к сердцу личности, мы пытаемся угадать код. Метафоры ме-
няются, но в своей основе techne любви остается неизменной.  

Если современная информационная техника способна соз-
дать образ Кари, электронную подружку, которая способна удов-
летворить эмоциональные и интеллектуальные требования челове-
ческого партнера, то происходит изменение межличностных 
отношений и самого понимания интимности. Новые образы фор-
мируют реальность жизни; сама жизнь претерпевает фундамен-
тальные изменения. 

Те фундаментальные заключения, к которым приходит Петт-
ман относительно изменения характера межличностных отношений, 
проливают определенный свет и на «странности», которые характе-
ризуют социальное поведение человека в современных условиях.  

Если любовь – это осуществление неразумного требования 
природы, то в конечном счете эти требования ставят человека пе-
ред дилеммой: следовать ли общим рациональным кодам совмес-
тимости или сугубо индивидуальным, кажущимся иррациональ-
ными, влечениям как выражениям уникальности человеческой 
сущности? 

В первом случае возникает надежда на создание упорядо-
ченных отношений, соответствующих исходным ожиданиям здра-
вого смысла, но одновременно «испаряется» сущность любви как 
явления уникального, несущего в себе неповторимую абсолютную 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

298

ценность. Во втором случае человек переживет то мгновение, ко-
торое он хочет «остановить». Ради такого «мгновения», как пред-
ставляется, можно пожертвовать всем, но вместе с тем может быть 
утрачена надежда на упорядоченный характер жизни. 

Поскольку от разрывающей человека дилеммы уйти невоз-
можно, то движение в направлении постчеловеческой территории 
представляется вполне вероятным. 

Аналогичная ситуация складывается и в структурах полити-
ческих отношений. Если нить жизни политика не образует единую 
ткань с нитью жизни государства, которое он хочет представлять, 
то тогда он начинает строить свой образ в соответствии со свобо-
дой личности, ее индивидуального самоопределения. Если любовь – 
это осуществление неразумного требования природы, то неразум-
ным требованием политики может стать личная свобода. Если по-
литик не отождествляет нить своей жизни с нитью жизни государ-
ства и народа, а народ позиционирует себя как конгломерат 
свободных индивидов, знающих только свое право быть свобод-
ными, то неразумное требование свободы, в отличие от ее разум-
ного требования, порождает произвол деспота, полагающего су-
щественной и абсолютно истинной свою личную волю, с одной 
стороны, и хаос индивидуальных самоидентификаций, в которых 
истинная самореализация отождествляется с реализацией личного 
каприза, – с другой.  

Именно в этом контексте проясняются корни и мотивы воз-
никновения «абсолютных» принципов догматика, оправдывающих 
унификацию мысли, природа непрерывного протеста и бунта дис-
сидента, который именно в них и только в них находит свою само-
реализацию. На этой почве возникают метаморфозы образов, ко-
торые служат нравственным, гносеологическим и социальным 
оправданием неразумной свободы. Созданные образы диктуют и 
свою специфическую логику рассуждений.  

В качестве иллюстрации можно обратиться к статье полито-
лога Станислава Белковского «Россию спасет ЧК. Коррупция, а не 
конституция должна стать основным законом страны» (3). 

Очевидно, что коррупция стала явлением, угрожающим на-
циональной безопасности России. Этот ее образ, адекватно отра-
жающий социальную ситуацию, требует соответствующих меха-
низмов борьбы с этим злом.  



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

299

С. Белковский создает, однако, противоположный образ кор-
рупции, утверждая, что коррупция в России – это благо, а не зло. 
Чтобы превратить этот образ в «очевидную истину», автор исхо-
дит из тезиса, согласно которому «всякий россиянин – от могуще-
ственного олигарха до простого сантехника – с детства знает: кор-
рупция – единственный способ заставить представителей власти 
делать что-то полезное». 

Личный опыт человека, подверженного соблазну коррупции, 
выдается за универсальное знание. Убедительность образа дости-
гается за счет априорного утверждения, что все (т.е. любые соци-
альные и профессиональнее группы людей и всех возрастов) уже 
знают. Стало быть, тот, кто говорит иное, – либо не знает, либо 
сознательно лжет. Так кто же ведет борьбу с коррупцией? Стало 
быть, ее ведут невежды и лгуны. Массы людей, которые верят ав-
тору как представителю почтенной науки – политологии и печат-
ному слову, сразу же меняют свою позицию, превращаясь из про-
тивников коррупции в ее сторонников, ибо не хотят оказаться в 
стане невежд и лгунов. 

Поскольку начальный тезис как бы обеспечивает поддержку 
всей массы порядочных людей, то дальше можно конструировать 
образ «благородного» коррупционера. Его составные элементы: 
без коррупции и коррупционеров невозможна модернизация Рос-
сии; приватизация жилья, устройство ребенка в детсад и даже про-
кладка стратегической нефтяной трубы – все это невозможно без 
вмешательства коррупционера. Невозможно игнорировать позитив-
ные отличия лица, берущего взятку, от неберущего. Если первый – 
приветливый, не лишенный обаяния и чувства юмора, пахнет туа-
летной водой, то второй – злобный, замшелый, некоммуникабель-
ный, засыпанный перхотью, покрытый чирьями субъект.  

Настоящие профессионалы во власти, утверждает автор, со-
хранились благодаря коррупции. Если убрать коррупцию, то во  
власти останутся одни недоучившиеся ПЭТЭУШНИКИ, считает 
автор. Фундаментальный вывод, который делает автор, состоит в 
том, что национальная модель модернизации для России в своей 
основе должна содержать признание того, что главным националь-
ным НОУ-ХАУ должна стать легализация коррупции; следует соз-
дать официально образы взятки и отката как форм оплаты услуг. 
Образ честной коррупции (ЧК) – главное условие ее превращения в 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

300

локомотив развития России в XXI в. Если коррупционеров называть 
чекистами, то ни у кого не будет сомнений в их праве брать и де-
лать во благо себя лично и, как считает автор, всей страны. 

Соответственно, автор предлагает создать интернет-портал 
ЧК – «Электронная коррупция», который должен стать информа-
ционным базисом позитивного образа коррупции и коррупционера.  

Следует заметить, что в случае с конструированием образа 
«честной коррупции» мы имеем дело с информационным обма-
ном, поскольку коррупция в принципе не может быть честной: она 
является присвоением чужих средств путем незаконного исполь-
зования служебного положения. 

Когда политолог создает образ «честной коррупции», он на-
рушает исходный принцип научного знания, не совместимого с об-
маном и самообманом. Сфера конструирования образов в информа-
ционном обществе начинает восприниматься как сфера свободного 
творчества по созданию реальности, критерием достоверности ко-
торой становится субъективная убедительность. Массовое влияние – 
это самоцель и критерий достоверности, не зависящий от критерия 
истины. Эти процессы все более захватывают не только сферу бы-
товой повседневной жизни, но и высшие политические сферы. 

Механизмы конструирования когнитивных образов играют 
все более важную роль в создании привлекательных имиджей по-
литиков. Они обнаруживают свою эффективность в ситуациях, 
когда политики оказываются вынужденными радикально менять 
образ самих себя.  

Ситуация ХХ в. характеризовалась господством в сознании 
масс социальных утопий, которые использовались политиками в 
борьбе за власть. Под воздействием исторических обстоятельств 
происходит падение влияния социальных утопий, но это не всегда 
приводит к падению и тех политиков, которые клялись в верности 
этим утопиям. Под воздействием смены социальных утопий про-
исходят трансформация образа самого человека, коренное измене-
ние его внешних форм самовыражения и политического поведе-
ния. И теория фиксирует эти радикальные перемены. 

С радикальной переоценкой смысла деятельности происхо-
дит и радикальная «перерисовка» своего образа, которая может 
обретать массовый характер. Показательно в этом отношении  
свидетельство Эрнста Неизвестного. «Когда я был мальчиком в 



Онтология информации, «реальность» медийных  
образов любви, коррупции и перестройки 

 

301

Свердловске, – говорил он, – не было пивного ларька, у которого 
не стоял бы пьянчужка, лично расстрелявший царскую семью. Те-
перь я приезжаю в Екатеринбург – все рюриковичи. Ну, на худой 
конец, потомственные дворяне»1. 

Люди «дорисовывают» свой образ в соответствии с движе-
нием «духа времени». Это делают не только пьянчужки у пивного 
ларька, но и представители политического руководства.  

В современной российской истории наиболее яркой иллюст-
рацией смены своего образа как продукта расщепления само-
сознания можно считать эволюции самооценки экс-генерального  
секретаря ЦК КПСС и экс-президента СССР М.С. Горбачёва. 
М.С. Горбачёв вошел в историю и в сознание масс и как истинный 
коммунист, и как главный лидер перестройки, и как главный 
идейный борец с пьянством и алкоголизмом. Это были основ-
ные составляющие его политического образа, подтверждающие 
его позитивное историческое значение. 

Поскольку, однако, перестройка и борьба с пьянством поро-
дили неоднозначные следствия, среди которых не последнее место 
занимают упадок экономики и культуры, распад государства, рез-
кое ослабление безопасности страны, криминализация обществен-
ной жизни, то М.С. Горбачёв стал конструировать иной образ са-
мого себя как политика.  

5 марта 2010 г. Фонд Горбачёва отмечал 25-летие перестройки. 
В своем выступлении М.С. Горбачёв отказался от авторства антиал-
когольной кампании, заявив, что ее начал Л.И. Брежнев, а возгла-
вил эту работу Алиев. Что касается перестройки, то она, как ока-
зывается, родилась при Ю.В. Андропове в 1982 г. Андропов, 
заявил М.С. Горбачёв, сказал, что нужна перестройка экономики 
(см.: 4, с. 3). Тем самым россияне оказываются перед различными 
образами М.С. Горбачёва. В этом смысле М.С. Горбачёв действи-
тельно осуществил прорыв к свободе самоформирования своего 
политического образа. Это можно было бы рассматривать в каче-
стве основного тезиса доклада, представленного в ходе презента-
ции, посвященной 25-летию перестройки.  

                                          
1 Неизвестный Э. Шесть монологов // The new review = Новый журнал. – 

Нью-Йорк, 2007. – Кн. 249. – C. 312. 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

302

Однако, если в свободе формирования своего образа М.С. Гор-
бачёв допускает мирное сосуществование противоположных по 
своему смыслу самоопределений – подлинный лидер коммунистов 
Советского Союза и в то же время подлинный социал-демократ 
(т.е. не-коммунист); инициатор и душа перестройки и вместе с тем 
не инициатор перестройки; идейный руководитель и первопрохо-
дец общепартийной и административной борьбы с пьянством и 
алкоголизмом и не инициатор и не первопроходец этой борьбы, – 
то тогда в логику перестройки и в ее исходные понятия закладыва-
ется такое противоречие, которое ставит под сомнение истин-
ность и самой практики перестройки. 

Л.В. Скворцов 
 

 


