
От постмодерна к постколониальности и к теориям глобализации 215

М.В. ТЛОСТАНОВА  

ОТ ПОСТМОДЕРНА К ПОСТКОЛОНИАЛЬНОСТИ И К 
ТЕОРИЯМ ГЛОБАЛИЗАЦИИ* 

 
В книге «Постсоветская литература и эстетика транскультура-

ции» (М., 2004) М.В. Тлостанова размышляет о сложном характере 
взаимодействия глобализации и литературы как особых идеологиче-
ских институтов, тесно связанных и развивавшихся параллельно со 
всеми трансформациями западной модерности – от ее имперско-
колониального статуса до возникновения, роста и заката наций-
государств, от либерализма к неолиберализму, от цивилизаторских 
дискурсов к тирании рынка и корпоративной культуры. Значительное 
место отводится анализу таких широко распространенных понятий 
культурной глобализации, как «детерриторизация», «гибридизация», 
«транскультурация», «полилингвизм», а также оценке их конкретных 
проявлений в мировом литературном процессе. В фокусе внимания 
автора, кроме того, находятся альтернативные незападные варианты 
глобализации, связанные с эпистемологическими моделями «крити-
ческого космополитизма», «колониальности власти» и т.д. Особое 
значение придается взаимосвязи западного постмодерна, постколо-
ниальной теории и критических оценок глобализации конца 90-х го-
дов, а также определению новой транскультурной эстетики эпохи 
глобализации, которая сменяет во многих случаях прежнюю модель 
национальной и мировой литературы. Автор оговаривает в преди-
словии, что книга не случайно написана вне привычной иерархиче-
ской и линейной логики позитивистского научного дискурса. Ее час-
ти не всегда вытекают одна из другой, не выстроены по цепочке, но 

                                           
* Публикуется глава кн.: Тлостанова М.В. Постсоветская литература и эс-

тетика транскультурации: Жить никогда, писать ниоткуда. – М., 2004. – 414 с. 



IV. РЕФЕРАТЫ 216

достаточно самостоятельны и «связаны друг с другом горизонталь-
но». Далее публикуется фрагмент этой книги (с. 32–40). 

 
*          *          * 

 
При общей хаотизации и умножении разнообразия, при бур-

ном развитии и легитимации культурной мультистилистики в по-
следние десятилетия XX в. …все-таки можно выделить условно 
некую общую линию движения мирового гуманитарного знания... 
Итак, кризис модерности выразился во второй половине XX в. в 
наиболее яркой форме в деконструкции модерности изнутри в тео-
риях и практиках западного постмодернизма, и 70-е – середина 80-х 
годов – это время его главенства и глобальнейшего воздействия на 
мировую культуру. Незападная же деконструкция культурных основ 
модернизации долгое время оставалась маргинальной, поскольку 
«иное» продолжало описываться чаще всего снаружи, как антропо-
логическая диковина, а попытки дать голос другому оканчивались 
нередко его ассимиляцией к западным ценностям или подчеркну-
той замкнутостью, закрытостью для остального мира.  

Следующее десятилетие обнаруживает начало отката от по-
стмодернистской модели и либо адаптацию этих тенденций в неза-
падных контекстах, либо поиск параллельных, перекликающихся, 
альтернативных постмодерну эпистемологических путей и эстетик. 

Прежде всего это постколониальный комплекс, как наиболее 
глобальный по своему значению, но также и более мелкие субдис-
курсы инакости, такие как эко-эстетика, современная россыпь феми-
низмов, гомоэротические дискурсы и т.д. В какой-то мере, логика 
постепенной экспансии «иного» на все области культуры напоминает 
описанную Ю.М. Лотманом логику развития периферийных жанров 
в искусстве, которые всегда революционнее тех, что находятся в цен-
тре литературы. Искусство европейского авангарда, например, сна-
чала было бунтующей периферией, а затем стало центральным явле-
нием, диктующим свои законы эпохе, стремясь окрасить всю 
семиосферу в свой цвет. Затем, как отмечал Лотман, оно застывает и 
становится объектом усиленного теоретизирования на метакультур-
ном уровне. Можно сказать, что в 90-е годы «иное» также окрасило 



От постмодерна к постколониальности и к теориям глобализации 217

«всю семиосферу в свой цвет» и «застыло», став «объектом усилен-
ного теоретизирования на метакультурном уровне»1.  

В этом контексте, на мой взгляд, критические теории глоба-
лизации – это как раз попытка оживить статичную картинку и обра-
тить внимание на взаимодействие разных образов «иного», описан-
ного изнутри, снаружи, с пограничной позиции и совершенно 
разных точек зрения. Подобная задача трудно выполнима, потому 
что требует от исследователя не только мульти-оптики… но и сво-
бодного оперирования многими культурными традициями и эпи-
стемологиями, что при прежней дисциплинарности и узкой спе-
циализации гуманитарного знания почти недостижимо. 

О логике движения в мировой гуманитарной мысли в последние 
три десятилетия пишет, в частности, наряду с другими, и австралий-
ский исследователь Симон Дюринг: «Мировая академическая мода 
качнулась с 1980-х годов от постмодернизма к постколониальной па-
радигме и, наконец, примерно с середины 1990-х – к глобалистике»2. 
В статье 1998 г. Дюринг размышлял о «диалектическом» взаимодейст-
вии постколониальности, постмодернизма и глобализации, отмечая, 
что постколониализм в его академической, «примирительной» форме, 
в частности в виде работ Хоми Бабы, а также в виде последовавших 
чуть позднее более революционно, националистически или марксист-
ски настроенных локальных теорий отверженных или «субалтернов» 
вскоре обнаружили свою несостоятельность в том виде… 

Оказалось, что критика «примирительного постколониализма» не 
привела к выработке альтернативного жизнеспособного метода изуче-
ния колониализма и неоколониализма, как не привела и к тому, к чему 
подспудно стремился академический критический постколониализм – а 
именно, к расчистке педагогического и исследовательского пространст-
ва для неевропейских культур и народов3. И поэтому к началу 90-х го-

                                           
1 Лотман Ю. Семиосфера. – СПб., 2000. – С. 260. 
2 During S. Postcolonialism and globalization: A dialectical relation after all? // 

Postcolonial studies. – Abingdon, 1998. – Vol. 1, N 1. – P. 32. 
3 Не случайно уже в 1994 г. в журнале «Social Text» появилась одна из 

многочисленных статей Эллы Шохат и Энн МанКлинток, в которых исследова-
тельницы заявили, что постколониализм вообще никогда не существовал и явля-
ется чисто условным понятием, колониализмом с искусственно приставленной 
приставкой «пост». Для них постколониализм не более реален, чем мир, расчер-
ченный на карты колониализмом и потому также требует деколонизации. 



IV. РЕФЕРАТЫ 218

дов возникла другая категория, которая и выиграла по всем фронтам 
изучения современного общества и культуры, и заменила собой постко-
лониализм и постмодернизм. И категория эта – глобализация1. 

… Известно, что до середины 80-х годов термин «постколони-
альные исследования» употреблялся чаще всего именно в узко-
британско-имперском смысле, приравниваясь нередко к «литературе 
Британского Содружества». И тем самым постколониальный дискурс 
пытался абсолютизировать мировое культурное пространство… По 
умолчанию получалось, что только британская империя достойна 
статуса империи и на этом основании должны формулироваться дис-
курсы постколониальности в наиболее общем виде. В этом смысле 
симптоматично, что двое из постколониальной «троицы» – Х. Баба и 
Г. Спивак – представители именно бывшей колонии Британии Индии 
и переводчики постколониальности на язык западного постмодерна.  

Другой полюс постколониальной теории составляют, как из-
вестно, националистические течения, где постколониальные дискурсы 
приобретают наименее привлекательный вид самовиктимизации, ко-
гда та или иная группа претендует на поддержку со стороны остально-
го мира на основании степени своих страданий в прошлом и единст-
венно ими оправдывает свою политическую и художественную 
программу. Отсюда, кстати говоря, известные обвинения национали-
стически и марксистки настроенных постколониалистов в адрес высо-
колобых постколониальных теоретиков, которые, по их мнению, и са-
ми являются носителями культурного империализма, не имея ничего 
общего с отверженными, на презентацию чьего голоса они претенду-
ют, поскольку не были в достаточной мере виктимизированы2. 

Постколониальные исследования как таковые просущество-
вали сравнительно недолго, и сами их представители уже к середи-
не 90-х годов XX в. осознали их несостоятельность, что привело к 
многочисленным попыткам переосмысления этой научной сферы 
(характерный пример – книга Г. Спивак «Критика постколониаль-
ного разума»3). Но при этом очень многие из понятий, терминов и 
концептов постколониальных исследований перекочевали в крити-

                                           
1 During S. Postcolonialism and globalization. – P. 32. 
2 См.: Ahmad A. In theory: Classes, literatures, nations. – L., 1992. 
3 Spivak G.Ch. A critique of postcolonial reason: Toward a history of the van-

ishing present. – Cambridge, 1999. 



От постмодерна к постколониальности и к теориям глобализации 219

ческие исследования глобализации. Это связано с тем, что взаимо-
отношения метрополии и колоний, колониально-имперское измере-
ние современности имеют отношение не только к постколониаль-
ным исследованиям в узком смысле Великобритании и ее белых 
поселенческих колоний, но и являются одним из ее основных фор-
мообразующих «сюжетов» Нового времени.  

Сюжет колонизации строится, как известно, на жесткой ие-
рархии территориальных границ, обеспечивавших строгий кон-
троль за чистотой собственной идентичности и основанный на ис-
ключении всего «иного». При этом иное не исключалось, конечно, 
вовсе, но использовалось и продолжает использоваться по-разному 
для конструирования идентичности «своего», которое без этого по-
люса «иного» просто не может существовать. Европейская идея 
суверенной власти, лежавшая в основе евроцентризма, реализовы-
вала себя именно через отношения с иным, внешним, прежде всего, 
в форме колониалистского европейского проекта.  

Избежать этой проблематики в сущности не могут ни предста-
вители западного постмодернизма, ни постколониалисты, ни исследо-
ватели глобализации. Только делают они это каждый со своей пози-
ции, выражая тем не менее одну тенденцию постсовременной 
эпистемы. Так, метафора внеположенности, внеместности, присутст-
вует как ключевая и в постмодернизме, и в постколониализме, и в гло-
балистике, только везде подчеркивается ее определенная сторона, хотя 
авторы и настаивают на несводимости своих концепций одна к дру-
гой. Представители европейского левого постмодерна Ж. Делёз и 
Ф. Гваттари размышляют о «детерриторизации», «номадизме» и пле-
менной психологии в достаточно отвлеченном, абстрактном смысле 
очередной социально-политической утопии, которая не связана с кон-
кретным локалом или историей и потому является скрыто неоунивер-
салистской1. Тем не менее они предлагают, вероятно, наиболее закон-
ченный вариант постмодернистского осмысления проблемы 
субъектности в эпоху глобализации, связанной с уходом социального 
и политического, с возвратом к сфере частной жизни, значительно пе-
реосмысленной религиозной и обрядовой проблематике и к идеологи-
ям малых групп и групповой солидарности.  

                                           
1 Deleuze G., Guattari F. Nomadology: The war machine. – N.Y., 1992. 



IV. РЕФЕРАТЫ 220

Но «машина войны» Делёза и Гваттари как и «племенная но-
мадическая культура», способная с ее помощью разрушать государ-
ство, – это именно абстракции и символы власти, авторитета и сво-
бодных сил, которые с ней борются1. В работах постколониального 
теоретика Хоми Баба, который во многом отталкивается от воззре-
ний Ж. Лакана, эти идеи обретают уже совершенно иной и более 
конкретный оттенок, хотя для Х. Баба порой и свойственно перено-
сить результаты своих исследований в отношении культур Велико-
британии и Индии на весь мир.  

Центральным понятием в эпистемологии Х. Баба не случайно 
выступает «внедомность». Он подчеркивает ощущение «пойманно-
сти» между культурами, непринадлежности ни к одной из них, а не к 
обеим сразу, осознания себя в своеобразном ступоре, который возни-
кает не из-за личностного психологического расстройства, но из-за 
травмы культурной дислокации, в которой существует постсовре-
менная личность. Он пишет о том, что в современном мире происхо-
дит внедрение сферы «потусторонности», которая и устанавливает 
границу или порог. За ней начинается «присутствие», поскольку, по 
словам Баба, граница схватывает «очуждающее ощущение поменяв-
шихся местами дома и мира. Внедомность таким образом – это со-
стояние надтерриториального и межкультурного начал»2.  

В постсовременном мире стертых различий между публич-
ной и частной сферой, или даже, скорее, в мире, где публичная 
сфера исчезает вовсе, замечание Баба особенно симптоматично, 
потому он пытается сделать следующий шаг, лишив постмодерного 
субъекта и сугубо личностной сферы – убежища «дома». В этой 
метафоре несомненно слышны и обертоны детерриторизации Делё-
за и Гваттари, популярная в эпоху глобализации идея «конца про-
странства», конца локальности, связанная не в последнюю очередь 
с новыми формами производства и распределения децентрирован-
ной власти, с дисперсным субъектом эпохи глобализации, со сме-
ной метафоры расстояния на метафору скорости. Это определение 
Хоми Баба по сути негативно и закономерно ведет к идее «нигдей-
ности», определяемой логикой «ни то и ни другое».  

                                           
1 Deleuze G., Guattari F. Capitalisme et schizophrenie: L’Anti-Oedipe. – P., 

1972; Deleuze G., Guattari F. Nomadology: The war machine. – N.Y., 1992. 
2 Bhabha H. The Location of culture. – L., 1994. – P. 9. 



От постмодерна к постколониальности и к теориям глобализации 221

Существуют, впрочем, и более позитивные и одновременно 
более утопические варианты трактовки этой проблемы по принци-
пу многопространственности – «и то, и другое», как, например, в 
художественной рефлексии Глории Ансальдуа, которая пытается из 
ничего создать нéчто, из внеположенности и очуждения в культур-
ном и психологическом смысле создать новую среду обитания1. 

И, наконец, размышляя о локальных историях на фоне глобаль-
ных замыслов модерности, настаивает на несводимости своей теории 
к номадологии Делёза и Гваттари представитель критической теории 
глобализации В. Миньоло. Привлекая внимание к локальности и кон-
текстуальности западной эпистемологии с ее универсалистскими пре-
тензиями, ученый стремится показать ущербность современного 
представления о знаниях, в котором понятия связаны не с локальными 
историями, а с глобальными замыслами (от философии европейского 
Просвещения до западного постмодерна), а глобальные замыслы все-
гда контролируются определенными локальными историями2.  

Миньоло пытается провести тонкое различие между номадо-
логией как универсальным утверждением, сделанным с позиции 
локальной истории, и «другим мышлением», как универсальным 
утверждением позиции по меньшей мере всегда двух локальных 
историй, тесно переплетенных понятием колониальности власти. 
Поэтому он и считает, что другое мышление, выражающееся не 
только в его собственных взглядах, но и в работах незападных тео-
ретиков Глиссана, Катиби и др. не сводимо к номадологии и наобо-
рот, что эти ученые приходят к сходным взглядам, что и Делёз и 
Гваттари, но не с позиции локальной истории знания, выстроенной 
на точке зрения модерности, а с позиции локальной истории, по-
строенной еще и на точке зрения колониальности власти и знания3.  

Можно добавить, что российская конфигурация в этом смыс-
ле могла бы оказаться еще более интересной, поскольку внесла бы 
неожиданный аспект имперского различия. Но подобных моделей 
другого мышления у нас практически не найти. Не стану касаться и 
                                           

1 См. подробнее об эстетике и эпистемологии Г. Ансальдуа в кн.: Тлостанова 
М. Проблема мультикультурализма и литература США конца ХХ в. – М., 2000. 

2 Mignolo W. Local histories // Global designs: Coloniality, subaltern knowl-
edges and border thinking. – Princeton, 2000. – P. 21–22. 

3 Mignolo W. Local histories // Global designs: Coloniality, subaltern knowl-
edges and border thinking. – Princeton, 2000. – P. 72–73. 



IV. РЕФЕРАТЫ 222

щекотливого вопроса о том, кто был первым и кто был важнее – 
Делёз и Гваттари, сформулировавшие свою номадологию внешне 
безотносительно к конкретному контексту, но на самом деле, ко-
нечно, изнутри европейской традиции и в период политических 
волнений 60-х годов, или же Э. Глиссан, выразивший пограничные 
формы той же идеи детерриторизации применительно к вполне оп-
ределенному локалу франкофонных Карибов. Это не суть важно. 
Важнее то, что эти разные ученые пришли к таким сходным резуль-
татам независимо один от другого, и эти результаты оказались ак-
туальными сегодня для осознания нашего общего удела обитателей 
пространства глобализации, к каким бы разным локалам и истори-
ям – доминирующим и подавленным – мы ни относились.  

Можно сказать, что если постмодернизм – явление в целом 
европоцентристское, разрушающее и взрывающее европейскую 
философскую и культурную модель изнутри (хотя это и далеко не 
всегда оказывается эффективным), то постколониализм – это не во 
всем удачная попытка порвать с этим европейским метаповество-
ванием и дать голос «другому», хотя часто средствами того же по-
стмодерна, как бы перевести на общепонятный и общепринятый 
язык проблематику имперско-колониальных различий1. Глобали-
стика же – это новая попытка связать воедино, вместе западные и 
постзападные, причем не обязательно постколониальные дискурсы, 
найдя возможные точки соприкосновения и общие знаменатели.  

Одним из таких знаменателей и может стать имперско-
колониальная сторона модерности, которая определяет всю логику Но-
вого времени. В этом смысле дискурсы глобализации – это возмож-
ность снять оппозицию постколониальность/постмодернизм, проде-
монстрировав, что оба эти явления есть лишь две стороны одной 
медали модернизации, как и националистические, фундаменталистские 
дискурсы, только, если воспользоваться наглядной метафорой М. Хард-
та и А. Негри: фундаментализм – это «удел проигравших в игре глоба-
лизации, а постмодернизм – сомнительная награда тех, кто выиграл»2.  

При этом понимание «колониальности» в достаточно сильной 
мере разнится в постколониальных дискурсах и в критических иссле-
дованиях глобализации. Основное отличие, на мой взгляд, состоит 

                                           
1 См.: Примечание в конце публикуемого фрагмента. 
2 Hardt M., Negri A. Empire. – Cambridge, 2001. – P. 150. 



От постмодерна к постколониальности и к теориям глобализации 223

именно в неоуниверсалистском запале глобалистики, в ее попытке 
снова объединить локальные истории глобальным замыслом. Причем 
в каждой из критических теорий глобализации этот замысел свой. Но 
почти все они характеризуются вышеозначенным стремлением «про-
винциализировать» Европу и постмодернизм как ее продукт1, пред-
ставив их лишь одной из «локальных историй», а вместе с тем, избе-
жать абсолютизации минидискурсов инаковости как принципиально 
локальных по своему пафосу и контекстуально обусловленных иссле-
дований, которые бесплодны на уровне метарефлексии. Кроме того, 
критические альтернативные теории глобализации строятся, во-
первых, на привлечении в качестве материала множества локальных 
историй, а не только истории Британской империи, и, во вторых, на 
акцентировании альтернативных эпистемологий, а не паразитирова-
нии на постмодернизме или по крайней мере частом обращении к его 
категориям, как это нередко происходит в случае с постколониальны-
ми исследованиями в духе Э. Саида, Х. Баба и Г. Спивак.  

Сама методология гуманитарного знания при этом, придя к 
середине 90-х годов к предельной эклектике, затем стала снова 
стремиться к нео-универсалистской унификации и даже упроще-
нию на некой общей междисциплинарной основе, достаточно ши-
рокой и допускающей многообразие проявлений.  

Важнейшее отличие постколониальных дискурсов от крити-
ческих исследований глобализации, которое отмечает, в частности, 
С. Дюринг, – это различие между деисторизацией, в целом харак-
терной для постколониализма, причем здесь имеется в виду отказ 
от линейной, телеологически направленной идеи времени и связан-
ного с ней метаповествования западной европоцентристской циви-
лизации с центральной идеей прогресса и развития, попытка пред-
ложить антимодернистскую трактовку прошлого и будущего, и 
детерриторизацией как основным «сюжетом» глобализации, кото-
рый она унаследовала от (пост)модерна, переведя этот процесс в 
масштабы фрагментарной, но вместе с тем единой мировой систе-
мы, постоянно порождающей новые культурно-экономические 

                                           
1 Chakrabarty D. Postcoloniality and the artifice of history: Who speaks for «In-

dian» pasts // Representations. – Berkeley (Ca), 1992. – N 32 (winter). – P. 1–26. 



IV. РЕФЕРАТЫ 224

маршруты, регионы и зоны и пользуясь целым рядом взаимозаме-
няемых источников, текстов, постепенно теряющих свой контекст1.  

Сам болезненный интерес постколониальных дискурсов к про-
блеме времени вполне понятен, потому что деконструкция европоцен-
тристского колониалистского проекта связана и с развенчанием его 
гео-политической концепции, т.е., говоря словами В. Миньоло, «пере-
вода географии в хронологию» и символической отмены пространства 
ради времени, которая произошла в эпоху второго этапа современно-
сти2, т.е. в традиционной западной интерпретации, в эпоху Просвеще-
ния, когда секуляризованное понятие о «примитивных» народах сме-
нило понятие «неверных» и последние стали помещаться в прошлое 
по отношению к настоящему человечества, т.е. Европейской культуре, 
либо вовсе выпадали из исторического процесса.  

Идея «конца истории», генетически связанная с дискурсом 
гегелевской философии истории и всем эпистемологическим гру-
зом самоуверенной модерности, выражающая кроме того и аполо-
гетику неолиберализма, обсуждалась на Западе несколько лет назад 
очень активно в связи с появлением одноименной работы Ф. Фу-
куяма3. Но сегодня и «конец истории», и телеология, и временна́я 
линейность, и осевой, векторный характер любой доктрины совре-
менности – от христианства до социализма – незаметно ушли на 
второй план. Как бы ни спорили западные и незападные теоретики 
по поводу завершенности или незавершенности проекта модерна и 
постмодерна, они сходятся в одном – прежний вариант целеполага-
ния заменился телеологией совершенно иного типа, которую можно 
обозначить как нелинейное, ризоматическое, принципиально неко-
нечное и самовоспроизводящееся целеполагание, обозначенное 
мной как вечно отодвигающийся горизонт потребления.  

Центральной метафорой здесь становится понятие negotiation 
(невероятное по частоте употребления в современном западном и 
незападном гуманитарном знании). Ярче всего оно проявилось у 
Х. Баба, для которого это не только позиция ученого, но и его соб-
ственная экзистенциальная ситуация парса – представителя особо-

                                           
1 During S. Postcolonialism and globalization. – P. 34. 
2 Mignolo W. Coloniality at large: Time and the colonial difference // Time in 

the making and possible futures /Ed. Larreta E.R. – Rio de Janeiro, 2000. – P. 240. 
3 Fukuyama F. The end of history and the last man. – N.Y., 1992. 



От постмодерна к постколониальности и к теориям глобализации 225

го и древнейшего национального меньшинства в индийской культу-
ре, которое осуществляло медиацию между миром Запада и авто-
хтонным миром Индии. У этого понятия нет адекватного русского 
эквивалента в том многозначном смысле, какой вкладывает в него 
Х. Баба, соотносящий культурные модели с коммерческой стороной 
современности. Ведь слово negotiation имеет в русском языке явно 
негативный и сниженный оттенок (торговаться на базаре) и вряд ли 
кто-либо станет использовать это слово для определения культур-
ной медиации и гибридности, посредничества и обсуждения – всех 
тех смыслов, которые роятся в понятии «negotiation».  

В определенной мере пространственно-временной модели 
В. Миньоло – о переводе географии в хронологию – вторит и Хоми 
Баба, только для него, во всяком случае, для Бабы образца «Местона-
хождения культуры» – нет четкого разделения между постколони-
альными и глобалистскими дискурсами, как нет и стремления пол-
ностью отмежеваться от западного постструктурализма. Поэтому он 
говорит о времени постколониальности и пространстве постмодер-
на, как о не отрицающих друг друга параллельных мирах и поняти-
ях, о «темпоральном» характере постколониальности и «пространст-
венном» характере постмодерна. Тем самым ученый пытается 
определить знак настоящего (внутри современности), противостоя-
щий и культурному плюрализму с его фальшивым эгалитаризмом 
различных культур, сосуществующих в одном времени, и культур-
ному релятивизму с его различными культурными темпоральностя-
ми, сосуществующими в одном универсальном пространстве1.  

 
Примечание: 
 
Неслучайно в середине 90-х годов звучали споры по поводу того, кто первым 

сформулировал целый ряд важнейших философских понятий – постмодернисты или 
постколониалисты. Именно в это время возник «миф» о том, что почти все в постко-
лониальной теории выросло на основе теорий власти Мишеля Фуко, понимания 
субъектности в историческом процессе Жака Лакана, неомарксисткой трактовки 
политического бессознательного Ф. Джеймисоном, антилогоцентрических трактовок 
идеологии в теориях Л. Альтюссера, где подчеркивалось имплицитное, бессозна-
тельное начало, нередко принимавшееся на веру. В этом же ключе шла идентифика-

                                           
1 Bhabha H. The location of culture. – L., 1994. – P. 212. 



IV. РЕФЕРАТЫ 226

ция постколониальности с теориями Антонио Грамши, что прежде всего выразилось 
в использовании понятия «гегемонии» с акцентрированием различия между прямым 
политическим и культурно-идеологическим доминированием, а также во всех из-
вестных теориях «субалтерна», которые возникли не только у Г. Спивак, но и в дея-
тельности индийских и латиноамериканских исследователей, которые так и называ-
ют себя – «subaltern studies group». Однако не стоит путать постколониальную 
«троицу» (С. Дюринг, Х. Баба, Г. Спивак) и близких им ученых, которые действи-
тельно оказались услышаны западной культурой только после того как заговорили о 
постколониальных проблемах на ее языке, в ее системе координат, и те ростки аль-
тернативного мышления, которые возникли в постколониальных обществах нередко 
задолго до постмодернизма как сколько-нибудь серьезной философской силы. Я 
имею в виду прежде всего карибские и некоторые латиноамериканские теории, кото-
рые появились в 50-е – начале 60-х годов, но оставались невидимы для Запада, про-
должавшего практиковать, по словам Спивак, «санкционированное невежество». К 
этой же парадигме относится и Франц Фанон1, предпринявший одну из первых по-
пыток исследования психологии колониализма и антиколониального противостоя-
ния, а также роли языка-колонизатора в формировании культурной идентичности, 
чье наследие было обнаружено самими постколониальными теоретиками с некото-
рым опозданием, и, конечно, афро-американский мыслитель Уильям Дюбуа2, чья 
концепция «двойственного» сознания подавленного субъекта легла в основу совре-
менных постколониальных представлений. Ярким примером может служить и так 
называемое карибское возрождение, и культурно-эстетические модели «вест-
индской» литературы 50–60-х годов. 

                                           
1 Fanon F. Black skin, white masks /Transl. Markmann Ch.L. – N.Y., 1967. 
2 См.: Du Bois W. The souls of black folk. – Chicago, 1903; Du Bois W. The word 

and Africa: An inquiry into the part which Afrika has played in word history. – N.Y., 1947. 


