
Архетип истории в конфуцианской экумене 

 

303

МАСАЮКИ САТО 

АРХЕТИП ИСТОРИИ  
В КОНФУЦИАНСКОЙ ЭКУМЕНЕ 

 
Masayuki Sato  

The archetype of history in the Confucian ecumene // History and 
theory: Studies in the philosophy of history. – Middletown, 2007. – 

Vol. 46, N 2, May – P. 218–232. 
 
Одна из наиболее сложных проблем методологии истории 

как науки – выявление возможности знания истории как целого. 
Без знания истории как целого исчезает уверенность в знании 
смысла и значении ее отдельной части. Это относится к каждому 
конкретному этапу истории, в котором живет и действует каждый 
человек. Если человек не знает истины своего исторического бы-
тия, то он утрачивает знание определенности «траектории» своей 
жизни. Истина жизни, как ему кажется, находится «везде», а зна-
чит, и «нигде». Для такого человека нравственные и правовые 
принципы общества не имеют реального значения. 

Однако люди в своей массе ведут себя так, как будто бы они 
уверены в знании истины своего бытия. 

Высказывание суждений, одобряющих или осуждающих по-
ступки, – это повседневная реальность общественной жизни. Как 
это можно объяснить?  

Что лежит в основании уверенного знания истины бытия?  
В основании этого знания лежит принятый и одобряемый внут-
ренним чувством, основанном на жизненном опыте, образ пра-
вильного поведения.  

Подтверждение истинности этого образа человек находит во 
внеличностном знании, которое обретает свои специфические 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

304

формы. Во-первых, это – художественные образы правильного, а 
точнее – героического – и неправильного нравственного поведе-
ния. Они получают свое реальное выражение в таких эпосах, как 
«Илиада», «Одиссея», «Махабхарата», «Песнь о Роланде», «Слово 
о полку Игореве», в былинах и сказаниях. Во-вторых, это образцы 
вочеловечения Бога, находящих свое конкретное выражение в ми-
ровых религиях. История в них предстает в своей истинной цело-
стности как «Град Божий» (Civitas Dei), противостоящий неистин-
ной эмпирии земной жизни, о чем и поведал Блаженный Августин. 
Имеются также теоретические построения истины жизни, вы-
ражающиеся на почве определения целостности истории как по-
следовательности ее фаз – либо как естественного процесса 
прохождения фаз юности, зрелости и старости, либо восхождения 
от низших форм производства к высшим с соответствующим 
изменением форм общественных отношений, либо как циклич-
ного движения духа.  

В этих построениях сложная эмпирическая ткань истории 
обретает определенный целостный смысл, раскрытие которого от-
носится к совершенному будущему как конечной цели или как 
общему крушению, цивилизационному апокалипсису, Страшному 
суду. Образ, сопровождающий это знание будущего, и становится 
условием постижения истины бытия людей, всех вместе и каждого 
отдельного человека. 

Все это – привычные для западного сознания формы воспри-
ятия истины бытия человека в исторической жизни. Ответ на во-
прос: «Что такое история?» – имеет принципиальное значение и 
для понимания сущности жизни человека, поскольку она составляет 
«мгновение» истории. 

В европейском стиле мышления утверждается точка зрения, 
согласно которой в самом по себе эмпирическом потоке истории 
истина жизни человека может отсутствовать, и ее следует искать и 
находить за пределами эмпирической жизни, в обнаруженной ко-
нечной цели истории. Соответственно, образ этой конечной цели, 
поскольку его нельзя обнаружить здесь и сейчас, оказывается, как 
в свое время заметил Иеремия Иоффе, исходным пунктом, опор-



Архетип истории в конфуцианской экумене 

 

305

ным моментом для возникающих построений1. Здесь и сейчас ис-
тина жизни человека расшифровывается через оксюморонный об-
разец «пляски смерти», как «La danse macabre». Соответственно, 
истина жизни постигается с помощью гравюр с такими названиями, 
как «Смерть и император», «Смерть и Папа», «Смерть и ростов-
щик», «Рыцарь и смерть», а также литературных образов, в кото-
рых танец смерти осуществляют герцог и герцогиня, папский ле-
гат, рыцарь, судья, каноник, торговец, бедный хромой, язычник, 
иудей, слепец, шут, калека, мэр, музыкант, ростовщик. Все они 
оказываются в танцевальной паре со смертью2. Эмпирическая ис-
тория в этом контексте, как совокупность жизней людей, находя-
щихся в паре со смертью, в своей глубинной сущности оказывается 
в чем-то ущербной, требующей того истинного конечного выра-
жения, которое совпадает с вечной сущностью Абсолюта. 

Восточноазиатский тип мышления имеет противоположную 
направленность: истина дана в эмпирии истории, но ее нужно  
разгадать. 

Привычному западному восприятию противостоят специфи-
ческое сакральное отношение к прошлому, восприятие историчес-
кой реальности и толкование бытия человека в ней в традиции 
Восточной Азии. Особенность этой традиции и раскрывается при 
рассмотрении Масаюки Сато архетипа истории в конфуцианской 
экумене. 

В этом рассмотрении наглядно проявляется познавательная 
продуктивность принципов когнитологии для гуманитарного зна-
ния. «Логика» формирования целостного «истинного» образа ис-
тории становится предпосылкой рождения своеобразного типа ци-
вилизационного поведения. 

 
*     *     * 

 
Масаюки Сато (Университет Яманаши, Япония) исходит из 

того, что культуры, основанные на бинарных оппозициях абсо-
лютного и релятивного, современного и несовременного, постоян-

                                          
1 См.: Иоффе И. Избранное: Ч. 1. Синтетическая история искусств. Введе-

ние в историю художественного мышления. – М., 2010. – С. 368. 
2 См.: Иоффе И. Избранное: Ч. 2. Культура и стиль. – М., 2010. – С. 913. 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

306

ного и изменяющегося, обращаются к религии, чтобы открыть то 
абсолютное, которое как трансценденция воздействует на человека, 
его интеллект, на отношение к пространству и времени. В таких 
культурах различное толкование трансценденции открывает пер-
спективу переинтерпретации прошлого, что позволяет заново пе-
реписывать историю. 

С этим подходом контрастируют многие культуры Восточ-
ной Азии, в которых не получила развития религия откровения. 
Для них история сама по себе образует абсолютное, нечто кон-
стантное, на что можно опираться. История в Восточной Азии на-
деляется нормативной функцией, является источником автори-
тета и поэтому не допускает легкого переписывания. 

Масаюки Сато начинает свою статью с описания специфики 
«происхождения истории» в восточноазиатской традиции. Так, 
например, исторические тексты в Китае имеют корни в копирова-
нии сакральных слов шаманов. Во время правления династии Хан 
роль придворного копииста трансформировалась в государствен-
ного историографа. Вплоть до начала XX в. и в Китае, и других 
странах Восточной Азии это понимание задачи историка остава-
лось ключевым в исторических описаниях.  

Автор видит цель своей статьи в выявлении «архетипа исто-
рии» как он сформировался в восточноазиатском цивилизацион-
ном сознании. Для этого важно понять исходную мысль Конфуция 
(551–479 г. до н.э.), который свое личное мышление оценивал не 
как субъективный индивидуальный продукт, а скорее как резуль-
тат работы гения, суммирующего и систематизирующего мысли 
предшествующих поколений. Роль Конфуция для Китая в этом 
смысле сопоставима с ролью Аристотеля для Древней Греции. 

Масаюки Сато сопоставляет влияние образов культуры Вос-
точной Азии и Европы на характер интерпретации объективности 
историографии. 

Для восточноазиатского исторического сознания при обсуж-
дении «объективности истории» характерна тенденция фокусиро-
вать внимание скорее на духе историка, нежели на самих исто-
рических материалах. «История» в современной Восточной Азии 
обычно обозначается двумя иероглифами, соответствующими ки-
тайскому слову «лиши» (lishi). Вплоть до середины XIX в. она  
выражалась одним-единственным иероглифом «ши» (shi). Слово 



Архетип истории в конфуцианской экумене 

 

307

«ши» обозначало историка, и лишь позднее оно стало относиться 
и к результату искусства историка, к самой написанной истории.  
В Европе все было наоборот: «история» означала содержание на-
писанной работы, а слово «историк» было сформировано для того, 
чтобы обозначить создателя этой работы. 

Анализ этимологии слова «shi» показывает, что официаль-
ный историк – это некто записывающий истину. 

Ван Гувей (1877–1927) и его японский современник Наито 
Конаи (1866–1934) доказывали, что роль shi заключалась в под-
считывании стрел, поражающих мишень во время императорских 
соревнований, собирании их в колчан. Иероглиф shi обрел вид об-
раза руки, держащей колчан. Другой образ – это человек, рассчи-
тывающий движение небесных тел и создающий календарь. Из 
сочетания этих образов якобы и возникает образ человека, кото-
рый отвечает за исторические записи (с. 220). 

Однако если точно следовать этому пониманию происхож-
дения shi, то будет трудно объяснить, почему Конфуций в своих 
мыслях о прошлом и записях о прошлом говорил о существовании 
опасности для объективности описания прошлого, большой нужды 
в требовании объективности описания.  

М. Сато говорит, что в «Книге перемен» он натолкнулся на 
термин «Shiwu» (шаман-хроникер). Именно этот термин может 
стать ключем к раскрытию этимологии shi. В гексаграмме «Книги 
перемен» хроникер (shi) и шаман (wu) появляются вместе. Объяс-
нение этимологии слов shi и wu может пролить свет на связь между 
ними. Следуя доказательствам Даи Джунрен и Ширакава, человек, 
который держит двумя руками ритуальное орудие, исполняя маги-
ческие заклинания, является wu. Он исполняет танец, обращаясь к 
сакральному духу, чтобы тот спустился на землю и можно было 
владеть им. Иероглиф shi включает два элемента: zhong (центр) и 
you (рука). Zhong – это ритуальное судно, прикрепленное к куску 
дерева. Таким образом, оно используется в ритуальных молитвах. 
Ведущий церемонию берет его в руки и представляет Богу. 

Метаморфоза shi в слово, обозначающее официального хро-
никера, возникает из обозначения записывающего и сохраняющего 
ритуальные фразы в письменной форме. И затем это стало обозна-
чением личности, которая сохраняет документы и записи. 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

308

Shi и wu – это люди, которые служили богам. Но только wu, 
когда он находился в трансе, слышал то, что говорили боги. Задача 
shi состояла в том, чтобы записывать те слова, которые произно-
сил wu, через посредство которого был слышен голос бога. 

Роль shi как хроникера или историка проявляется позднее. 
Таким образом, shi был «записывающим» то, что говорил 

Бог через уста шамана. Он громко читал правила ритуалов, а также 
был хранителем мифа. Эта функция впоследствии переросла в 
функцию архивариуса, хранителя документов и записей. Здесь ле-
жит объяснение заявления Конфуция: «Я передаю, но не создаю. 
Поскольку я предан истине, я восхищаюсь древностью». Когда 
Конфуций публиковал пять книг основных канонических текстов, 
он выполнял роль shi, реализуя принцип: «Воспроизводить, а не 
изобретать». Происхождение записей ритуальных заклинаний мо-
жет сделать более понятным экстраординарную приверженность 
китайских историков к событиям прошлого так, как они случи-
лись. Они движимы необходимостью точно записать то, что вос-
принимается как «сакральные слова», смысл которых находится за 
пределами человеческого понимания. 

Последующие века характеризуются преданностью правди-
вой записи «того, что было сказано и что было сделано». Это стало 
ключевым принципом китайской культуры. Дело в том, что истори-
чески китайский император как верховный шаман был единствен-
ной личностью, способной общаться с Небом. Императора всегда 
сопровождали два хроникера – дзуоши (ши слева) и ёоуши (ши 
справа). Обязанность дзуоши записывать действия императора, а 
обязанность ёоуши – записывать его слова. В этом нельзя не видеть 
метаморфозы шаманского отношения между shi и wu. Shi про-
должает исполнять свою первоначальную роль записывающего са-
кральные слова. И вместе с тем shi становится историологом и вы-
полняет функции хроникера и историографа. И с этой точки зрения 
Конфуций в созданных им «Анналах весны и осени» является од-
ним из самых ранних shi. Они отражают его веру в то, что обозре-
ние последствий человеческих деяний – это единственный путь, на 
котором можно узнать Мандат Неба. И интересно заметить, что 
«Книга документов» содержит запись слов Сына Неба, в то время 
как в «Анналах весны и осени» содержится запись его дел. Приори-
тетом в определении вершины китайского исторического мастерства 



Архетип истории в конфуцианской экумене 

 

309

считалось не данное слово, а запись дела. И это контрастирует с 
представлением Евангелия от Иоанна, в котором приоритет отда-
ется Слову. «Вначале было Слово», – говорится в Евангелии. Соот-
ветственно, корни западной культуры находятся в том, «что было 
сказано». Иначе обстоит дело в восточноазиатской культуре. 

Конфуций в «Анналах весны и осени» описывает такой эпи-
зод. В Древнем Китае, когда Куй Шу убил императора, историк 
сделал следующую запись: «Куй Шу осуществил насилие над своим 
императором». Куй Шу убил этого историка. Младший брат исто-
рика взял его кисточку и написал то же самое, что и его старший 
брат, и он также был убит. Следующий младший брат сделал то 
же, что и его старшие братья. Когда другой государственный ис-
торик услышал об этом, то сказал: «Если все они собираются быть 
убитыми, то я буду должен об этом написать», – и, собрав свои 
письменные принадлежности, он удалился, чтобы осуществить 
свою миссию.  

Поскольку история – это единственное средство познать 
Мандат Неба, восточноазиатская культура с неизбежностью разви-
вает понятие, согласно которому история не может быть част-
ным владением, но это собственность всей культуры. В Восточ-
ной Азии историография осуществила культурную концентрацию 
власти. И это стало характерной чертой культуры Востока. Так,  
в Индии и Исламе концентрация культурной власти закреплена в 
законе. Это нечто такое, что выходит за пределы концепции исто-
рии, как ее понимают модернисты. 

В течение более двух тысячелетий китайская историография 
была концентрирована в «официальных историях», созданных под 
эгидой государства. Многие поколения признавали «Очерки Вели-
кого Историка» Симы Кайяна как первую «официальную исто-
рию», за которой последовало 23 подобные работы. Так родились 
24 «официальные истории». 

Если западная традиция развивалась, фокусируя внимание 
на описании следующих друг за другом событий, то определяю-
щей чертой «официальных историй» Китая является такая исто-
риографическая стратегия, которая нацелена на государство как 
целостную тотальную систему. С этим связан стиль «анналов-и-
биографий», как метод описания, который позволяет все стороны 
жизни государства – политику, экономику, общество, культуру, 



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

310

технологию – воспринимать как единую, цельную систему. Соот-
ветственно и история может быть понята как единая и целостная 
культурная система. И это происходит. После рождения книги Бан 
Гу «История династии Хан» центральным методом исторического 
описания становится ограничение субъекта истории до правления 
одной династии. Со времен Бан Гу вплоть до начала XX столетия 
каждая новая династия заново формировала официальную исто-
рию предшествующей династии, чтобы доказать свою собствен-
ную легитимность. И в других странах Восточной Азии историчес-
кая компиляция была государственным предприятием.  

Читатель мог интерпретировать хроники, созданные в Европе 
со времен Средних веков, как противовес китайской династичес-
кой истории.  

Каковы цели письменной истории?  
Во-первых, историческое описание базируется на философ-

ской предпосылке, согласно которой исторические факты – это 
единственно определенная и неподвижная реальность. Китайская 
метафизика не могла опереться на откровение религии, основан-
ной на существовании единственного и неделимого Бога; более 
того, она воспринимала мир как постоянно изменяющийся фено-
мен, как он представлен в «Книге перемен». Неизменная реаль-
ность обнаруживается как раз в истории, поскольку люди уже не 
могут изменить то, что случилось. Эта вера и породила в Китае 
такую культуру, которая полагает историю в качестве своей кон-
стантной оси. Это представление в тандеме с конфуцианством 
сформировало общность исторической культуры Восточной Азии. 

Формирование константного исторического прошлого ста-
новится ключевой цивилизационной задачей. 

Но как создается неподвижное прошлое? В Китае и Корее 
обычной практикой стало следующее: после того как государст-
венный исторический совет заканчивал создание официальной ис-
тории предшествующей династии, он уничтожал все источники, 
которые собрал. Это делалось для того, чтобы предотвратить по-
пытки ревизовать или переписать историю заново: если официаль-
ная история была опубликована правительством, сама история об-
ретала характер сакрального текста. 

В качестве иллюстрации Сато ссылается на характерный 
факт, когда в Корее после создания «официальной истории» ди-



Архетип истории в конфуцианской экумене 

 

311

настии Чосон (1392–1910) все использованные источники были  
сожжены. 

Если история является единственным нормативным зерка-
лом для человечества, то тогда, естественно, должна быть и фор-
мализация стиля освещения истории как пути установления этих 
норм. Аналогичным образом становится неизбежным, что историк 
наделяется великим авторитетом, не допускающим ревизии прош-
лого. Но для этого любой ценой нужно было избежать любого 
проявления противоречия между фактом и историческим описа-
нием. И наиболее эффективный путь для достижения этой цели – 
это ликвидация сырых материалов, которые служили для истори-
ческого описания. Это означало уничтожение документов, слу-
живших в качестве источников. Когда это было сделано, сами 
официальные истории превращались в единственные и не проти-
воречащие себе исторические факты. Таким стал образ истории в 
регионах Восточной Азии. 

Характерно и то, что биографии в «официальных историях» 
занимают больше половины всех материалов. Это объясняется 
тем, что в культуре, не имеющей представления о едином высшем 
бытии, отчеты о жизни определенных человеческих существ обре-
тают характер сакральных текстов. 

Традиция установила, что истоки объективности следует ис-
кать не только в самом историческом описании, но и в большей 
степени в характере жизни того историка, который описывал  
исторические факты. Конфуций представлял историка как высшее 
существо. 

Иллюстрацией ключевой роли историка в объективности ис-
торического описания может служить следующий факт. В 1431 г., 
когда было близко к завершению создание правдивого описания 
жизни правителя Тэйджонга, его наследник, правитель Сейджонг 
(1418–1450), попросил создателей истории показать ему их работу 
до окончательного ее завершения, утверждая, что в прошлых дина-
стиях каждый монарх лично контролировал правдивость описания 
жизни и деятельности своего предшественника. На что получил от-
вет: «Если Ваше Величество желает контролировать незавершен-
ную работу, то тогда последующие монархи также захотят вносить 
изменения в работу историков. Историки будут подозревать, что 
монарх в любой момент может просматривать проекты историчес-



IV. РЕФЕРАТЫ 

 

312

ких описаний, и в этом случае они неизбежно будут не в состоянии 
давать полное описание фактов. Но как тогда станет возможно пол-
ное доверие к тем фактам, которые мы передаем будущему?» 

Таким образом, полное доверие к истории играло в традиции 
Восточной Азии особую роль. Традиция государственной под-
держки исторической компиляции продолжается. В Республике 
Корея комитет по упорядочению истории в 1982 г. завершил соз-
дание официальной истории Кореи. В Японии правительство 
Мэйдзи в 1869 г. создало управление по сбору исторических ис-
точников и упорядочению национальной истории. Его нынешним 
наследником является Историографический институт Токийского 
университета. Официальная историография процветает на субна-
циональном уровне сегодняшней Японии. Локальные и префекту-
альные правительства продолжают публикацию официальных ис-
торий. Понятие «официальная история» оказывает влияние и на 
преподавании истории. Учебники истории получают государст-
венное одобрение в Китае, Японии и Корее. 

Прошлое должно играть роль нормативной истории. Это 
создает интересный контраст западной исторической практике, где 
история рассматривается как когнитивная дисциплина. И в этом 
историк Запада находит достаточное основание для того, чтобы 
заново переписывать прошлое. Сама историческая дисциплина 
развивалась как соревнование интерпретаций и подходов различ-
ных историков. Историография на Западе являет собой постоянное 
динамичное напряжение между фактом, источником и историчес-
ким описанием. 

Когда мы сравниваем преподавание истории в Англии с тра-
дицией Восточной Азии, то обнаруживаем, что в Англии нет учеб-
ников истории в том смысле, в каком они существуют в Японии. 
Учителя сами готовят для себя материалы для преподавания исто-
рии. Студента учат тому, как пользоваться источниками и как их 
интерпретировать. В основе этого лежит глубокое различие в 
культуре самой истории, охватывающее более двух тысячелетий. 
Сформировались два различных типа предвзятости. Предвзятость 
Запада определяется видением неподвижности в Боге и подвиж-
ности в истории. Предвзятость цивилизации Восточной Азии за-
ключается в видении неподвижности в истории и подвижности на 



Архетип истории в конфуцианской экумене 

 

313

Небесах. Это – характерный контраст в системах когнитологи-
ческого знания. 

Возможно, пишет Сато, если бы Гегель рассмотрел образец 
знания, как он выражен в архетипе истории Восточной Азии, он не 
сделал бы своего заключения в философии истории, будто китайцы 
понимают историю как совокупность простых и определенных фак-
тов, без какого-либо определенного мнения или размышления о них. 

 
Л.В. Скворцов 

 


