
 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

29

УДК: 101                                    DOI: 10.31249/chel/2020.04.02 
 
 
 
 
 
 
 
 

Кимелев Ю.А. 

ПОИСКИ «ПОСТМЕТАФИЗИЧЕСКОЙ» ФИЛОСОФИИ1 
Институт научной информации по общественным наукам РАН, 

Москва, Россия 
 
Аннотация. Честь статьи в том, чтобы в рамках современной философии 

выделить особый комплекс теорий, стремящихся быть «постметафизическими». 
В статье анализируются наиболее влиятельные в настоящее время теории такого 
рода. Эти теории содержат очерк истории метафизики, призванный показать, 
почему метафизика должна быть замещена определенной альтернативой. Аль-
тернативой должны служить «трансцендентальная семиотика у Карла Отто Апе-
ля; «теория коммуникативного действия» Юргена Хабермаса и особая версия 
неопрагматизма Ричарда Рорти. 

Ключевые слова: постметафизическая философия; критика метафизики; 
трансцендентальная прагматика; трансцендентальная семиотика; теория комму-
никативного действия; неопрагматизм. 

Поступила: 15.07.2020                            Принята к печати: 10.08.2020 
 
 

Kimelev Y.A. 
In search of «post-metaphysical» Philosophy2 

Institute of Scientific Information for Social Sciences  
of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russia 

 
Abstract. The article aims to identify within contemporary Western Philosophy a 

special group of theories which claim to be «post-metaphysical». The article analyzes the 
most influential theories of this kind. These theories contain an outline of the history of 
metaphysics which is supposed to show why metaphysics has to be replaced with a certain 

                                           
1 © Кимелев Ю.А., 2020 
2 © Kimelev Yu.A., 2020 



 
Кимелев Ю.А. 

 

 

30 

alternative. The alternative is K.-O. Apel’s «transcendental semiotics», J. Habermas’s 
«communicative action theory» and R. Rorty’s version of neopragmatism. 

Keywords: post-metaphysical philosophy; history of metaphysics; traditional 
philosophy; critique of metaphysics; transcendental pragmatics; transcendental 
semiotics; communicative action theory; neopragmatism. 

Received: 15.07.2020                    Accepted: 10.08.2020 
 
 
В современной философии особый комплекс образуют тема-

тизированные устремления к «постметафизической» философии 
как философии, которая «одолела» или «преодолела» метафизику, 
которая покинула метафизическую программатику. 

Провозглашается, что мы живем в условиях наступившей 
или долженствующей наступить «постметафизической» эпохи фи-
лософии. Философия, если ей суждено существовать как нечто 
большее, чем просто изучение своей собственной истории, в своей 
теоретической работе должна явить свой «постметафизический» 
потенциал. 

Действительно, целый ряд влиятельных концепций послед-
них десятилетий предстают одновременно как тематизация и 
обоснование тезиса о конце метафизики и как предложение опре-
деленной философско-теоретической альтернативы философии в 
ее метафизическом облике. 

Само обозначение «постметафизическая» издавна использу-
ется в немецкой философии применительно к послегегелевской 
философии, и прежде всего, немецкой философии XIX в. Это свя-
зано с характеристикой философии Гегеля как «вершины» и даже 
«завершения» метафизики. Отметим, однако, что подобная харак-
теристика не является единственно признаваемой, поскольку на 
роль «завершения» метафизики предлагались и другие философии. 

В ХХ в. формирование постметафизических устремлений 
оказалось связанным с критикой метафизики в ее современных 
формах. Критика метафизики образует относительно автономную 
традицию в европейской философии, появившуюся еще в антично-
сти и сопровождавшую метафизику на всем протяжении ее истории. 

В общем плане постметафизическая философия понимается 
в смысле поиска новых способов и стилей философствования, 
возможности которых открывает критика метафизики. «Постмета-
физической философией» можно считать философию, которая 
кладет в свою основу критику метафизики, а также понимает себя 



 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

31

как альтернативу традиционной метафизике, в которую включает-
ся и актуальное состояние метафизики. 

Таким образом, постметафизическая философия – это сово-
купность философских теорий, в которых провозглашается исчер-
панность или явленная актуальная несостоятельность метафизики, 
конец метафизического пути философии, соответственно провоз-
глашается необходимость «преодолеть» или «одолеть» метафизику, 
осуществить ее деструкцию или деконструкцию. Нередко постме-
тафизическая философия понимается шире – как преодоление или 
отказ от традиционной философии. 

Основу постметафизических философий образует отождеств-
ление метафизики с какой-то определенной содержательной ориен-
тацией или установкой, которая тематизируется и оценивается нега-
тивно, как подлежащая преодолению или демонтажу с целью 
открыть путь для постметафизического философского мышления. 
Метафизика должна уступить место какой-то иной философии. Пост- 
метафизической такую философию можно считать потому, что в 
ней содержится анализ метафизического мышления и тематизиру-
ются причины и условия необходимого или желательного отказа от 
него. Другими словами, условием оформления постметафизической 
философии является критическое размежевание с метафизикой. 

В данной статье рассматриваются известные современные 
«постметафизические» позиции, в которых критика метафизики 
призвана открыть путь к новым способам и формам философство-
вания, свободным от ограничений, налагаемых метафизической 
онтологией и эпистемологией. Речь идет о концепциях Карла-Отто 
Апеля, Юргена Хабермаса и Ричарда Рорти. 

 
 

Карл-Отто Апель. 
«Постметафизическая парадигма» первой философии 
 
Многостороннее философское исследование природы и 

функций языка, так или иначе соотносящееся с интенсивными на-
учно-лингвистическими исследованиями, образует одну из основ-
ных черт философии XX–XXI вв. 

Метафизика и критика метафизики в XX–XXI вв. оказались 
связанными самым тесным образом с так называемым лингвисти-
ческим поворотом. 



 
Кимелев Ю.А. 

 

 

32 

В связи со сказанным достаточно указать на то, что ради-
кальные современные философские концептуализации критики 
метафизики неотделимы от философско-лингвистической пробле-
матики. С этой же проблематикой сопряжены некоторые наиболее 
влиятельные попытки вывести философию на «постметафизиче-
ский путь». Сказанное в полной мере можно отнести к философ-
скому творчеству Карла-Отто Апеля. 

В общем плане теория Апеля ориентирована на разработку 
последних оснований познания. Проблематика последних основа-
ний познания практически всегда рассматривалась в рамках мета-
физики. В этом плане оригинальность теории Апеля состоит в том, 
что она в конечном счете должна предстать в контексте критики 
метафизики и предстать как переход к «постметафизической» фи-
лософии. Движение философской теории Апеля в этом направле-
нии и станет главным содержанием предлагаемого анализа. 

В 1973 г. появилось двухтомное собрание работ Апеля 1955–
1972 гг. под названием «Трансформация философии» [Apel, 1973]. 
Представленная здесь общая позиция свидетельствовала о транс-
формации трансцендентальной философии в определенную фило-
софию языка и интерсубъективности, в том числе за счет критиче-
ского размежевания с другими позициями. При этом нашла 
отражение герменевтико-диалектическая методологическая ориен-
тация К.-О. Апеля. Различные используемые воззрения снимаются 
и синтезируются в новой самостоятельной конфигурации. 

Работы, собранные в I томе и посвященные преимущественно 
философско-лингвистическим проблемам, ориентированы на де-
монстрацию того, что не существует прямого контакта с миром, а 
всякий наш доступ к миру опосредован языком. Апель видит в 
рефлексии относительно языка основную характеристику совре-
менной философии, в частности усматривает общность между 
аналитической философией и философской герменевтикой. 

Во II томе обсуждение эпистемологической проблематики раз-
вертывается на фоне обсуждения различий между естественными 
науками и науками о духе. Понимание, осуществляемое в герменевти-
ческих науках, нельзя сводить к объяснениям в естественных науках. 

Опираясь на философию Ч. Пирса, Апель стремится реали-
зовать проект семиотической трансформации трансцендентальной 
логики Канта. Это призвано создать условия для единого обосно-
вания теоретической и практической философии. 



 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

33

Исходя из базисности интерсубъективности, в качестве 
трансцендентальных предпосылок всякой рациональной аргумен-
тации следует признать реальное коммуникативное сообщество и 
идеальное (универсальное) коммуникативное сообщество. 

Такие позиции позволяют осуществить «последнее обосно-
вание» теоретического и практического дискурса, в частности они 
могут служить обоснованием этики. 

В общем плане свою программу Апель характеризует как 
«философско-языковую трансформацию идей трансцендентальной 
философии» [Apel, 1973, Bd. 2, S. 333]. Такая программная уста-
новка сохранится на всем протяжении творчества Апеля. 

К.-О. Апель выдвигает, прежде всего, задачу «понятийного 
определения языка», критически учитывающего результаты науч-
ного и философского изучения языка. Эту задачу можно, по его 
мнению, решить посредством указания на язык как на «трансцен-
дентальную величину в системе Канта». Речь идет о том, чтобы 
представить язык в качестве условия возможности и надежности 
понимания и самопонимания, а тем самым – и понятийного мышле-
ния, предметного познания, а также осмысленного действия. Полу-
ченное посредством такого указания философское понятие языка 
будет «трансцендентально-герменевтическим понятием языка». 

Апель разделяет общие позиции трансцендентал-философии 
Канта, однако роль трансцендентальной апперцепции берет на се-
бя, по Апелю, идеальное безграничное языковое сообщество. Кан-
ту не удается осуществить, как полагает Апель, последнее обосно-
вание. Кант остается в рамках парадигмы («второй парадигмы»), в 
которой разум предпосылается как факт, а язык остается вне. 

Мы сосредоточим внимание на том относительно позднем 
сегменте обширного философского творчества Апеля, который 
эксплицитным образом связан с критикой метафизики. Апель не 
только подвергает анализу важнейшие парадигмы критики мета-
физики, но и стремится посредством такого анализа оформить оп-
ределенную философско-исследовательскую программу, призван-
ную заменить «метафизическую парадигму первой философии» 
[Apel, 1993, S. 41–71]. 

В предположении возможного различения понятия «метафи-
зика» и понятия «первая философия» Апель признает, что вопреки 
Аристотелю хотел бы дать положительный ответ. 



 
Кимелев Ю.А. 

 

 

34 

В современных условиях философия должна быть пост-
метафизической. Стать такой она может только если метафизиче-
ская парадигма первой философии будет изнутри трансформиро-
вана посредством новой парадигмы первой философии (а не будет 
метафизика просто объявлена устаревшей). Требуется актуальная 
в настоящее время «постметафизическая парадигма первой фило-
софии», утверждает Апель. 

Апель стремится определить собственно догматический мо-
мент традиционной метафизики, который и служил побудительным 
мотивом осмысленной критики метафизики. Еще более важным ему 
представляется определить «неустранимую инстанцию первой фило-
софии». При всей критике метафизики, при всей трансформации, кото-
рую претерпевала метафизика, такую инстанцию первой философии 
следует признавать как что-то последнее, что не подлежит оспарива-
нию и должно оставаться в качестве неизбежной предпосылки. 

Апель считает возможным говорить о «парадигмах первой 
философии». Такие парадигмы целесообразно выстроить как сле-
дующие друг за другом вследствие «радикализации рефлексии  
относительно условий возможности правомерного мышления». 
Парадигмы, соответственно, не следует понимать, как это делает 
Т. Кун, как несоизмеримые. Не следует также ориентироваться на 
позднего Хайдеггера и понимать их как результат того, что «посы-
лает» «история бытия». 

Первая главная парадигма – онтотеология, соответственно 
догматическая метафизика в докантианском смысле. В рамках 
этой парадигмы бытие редуцируется к сущему, соответственно, 
разумный субъект как разум и сам логос мыслится как нечто 
внутримирское: мыслится как вступающий при истинном позна-
нии в отношение адекватного соответствия всему остальному су-
щему. Это способ мышления, при котором сущее подлежит объяс-
нению как ограниченное целое. После Канта оно рассматривается 
как сфера эмпирических наук. 

Обоснование правомерности познания заключается либо в 
выведении чего-то из чего-то, либо в логико-математическом дока-
зательстве. В качестве последней предпосылки такого мышления 
может догматически полагаться Бог-Творец или «вечность мира». 

Вторая главная парадигма первой философии – трансценден-
тальная философия предметного сознания и самосознания в смысле 
Канта. В рамках этой парадигмы философский вопрос об условии 



 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

35

возможности объективного и вместе с тем интерсубъективно пра-
вомерного мышления впервые отделяется от всяких выведений или 
объяснений, исходящих из контингентного сущего. Вопрос о фило-
софском обосновании соотносится с чем-то, что не должно догма-
тически полагаться в качестве основания. Мышление предстает как 
саморефлексивное, как нечто исторически последнее. Трансценден-
тальная философия Канта представляет собой рефлексивное обос-
нование достоверности мышления. 

Вместе с тем у Канта критика разума оказывается объекти-
вирующей теорией взаимодействия функций трансцендентального 
сознания и казуального воздействия на чувственность со стороны 
вещей-в-себе. Это означает, что у Канта субъект трансценденталь-
ного разума, который призван быть трансцендентальным обосно-
ванием условий правомерности познания, – этот субъект гипоста-
зируется как нечто сущее внутри мира. «Кант при реализации 
критики познания, – заключает Апель, прибегает к обоснованию в 
стиле онтического объяснения» [Apel, 1993, S. 58]. 

У Гегеля происходит утрата сути критической трансценден-
тальной философии – различение и дополняющее соотнесение эм-
пирической науки и трансцендентальной рефлексии относительно 
правомерности познания. Такая рефлексия у Гегеля оказывается 
связанной с онтическим объяснением мира. 

Повторное включение трансцендентальной философии субъек-
та сознания в метафизику субстанции означает, как считает Апель, 
одновременно и вершину и конец истории метафизики как первой 
философии. Это связано со стремлением мыслить историю как 
каузально и телеологически необходимый процесс становления 
мировой субстанции в качестве субъекта. 

После Гегеля начинается «философия настоящего времени», 
соответственно приходит возможность третьей, постметафизи-
ческой парадигмы первой философии. 

В качестве исходного пункта постметафизической парадиг-
мы первой философии можно воспринимать философию Чарльза 
Пирса. В философии Пирса осуществляется трансформация кан-
товского концепта трансцендентальной философии. Результат этой 
трансформации можно охарактеризовать как «трансценденталь-
ную семиотику». 



 
Кимелев Ю.А. 

 

 

36 

Трансцендентальная семиотика представляет собой нечто 
последнее и неустранимое. Это трансцендентальные условия воз-
можности интерсубъективного правомерного мышления. 

Что позволяет считать представленную в общих чертах тре-
тью парадигму первой философии «постметафизической»? Для 
ответа на этот вопрос следует ориентироваться на критерии внут-
ренней трансформации метафизики. 

Концепт трансцендентальной семиотики, соответственно 
языковой прагматики, позволяет до конца осмыслить мотив кри-
тики догматизма онтологической метафизики, впервые тематизи-
рованный Кантом. 

Итак, Карлу-Отто Апелю принадлежит концепция «трансцен-
дентальной прагматики», иногда обозначаемой и как «трансценден-
тальная языковая прагматика». Апель видит первостепенную задачу 
этой концепции в том, чтобы установить априорно необходимое 
отношение между «вершиной» теории познания Канта, а именно 
«трансцендентальным синтезом апперцепции», и тем, что у Канта 
не нашло тематизации, а именно опосредованием интерсубъективно 
правомерного знания посредством языка и коммуникации. 

Это означает трансформацию трансцендентальной филосо-
фии. Трансформируется и понимание познания, соответственно 
теория познания, и понимание субъекта познания. Познавательная 
способность трансцендентального субъекта Канта с его категори-
альным оснащением преображается в постоянный процесс. Этот 
процесс опосредуется языком, носит неограниченно аргументатив-
ный, смыслоконституирующий характер и осуществляется комму-
никативным сообществом. Этот процесс представляет собой синтез  
интерпретации знаков, осуществляемый интерпретирующим со-
обществом. Таким образом, в концепции Апеля происходит переход 
от трансцендентальной теории познания к трансцендентал-прагма- 
тической критике познания. 

 
 

Концепция постметафизического мышления  
Юргена Хабермаса 

 
Концепция «постметафизической» философии Ю. Хабермаса 

составляет часть его обширного философского и социологического 
творчества. Сердцевину этого творчества образует «теория комму-



 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

37

никативного действия». Эта теория фактически образует и основу 
«постметафизической» альтернативы. 

Концепция постметафизической философии представляет собой 
по существу историческую концептуализацию движения европейской 
философии к постметафизическому состоянию, каким оно представля-
ется Хабермасу. Реконструкция этой историко-философской концеп-
ции в сжатом виде и будет представлена ниже. 

Концепция постметафизической философии эксплицитным 
образом разрабатывается Хабермасом в конце ХХ в. В этом кон-
тексте важное значение имеет общая характеристика философии 
двадцатого столетия, поскольку призвана указать на отход от тра-
диции. Важно то обстоятельство, что у Хабермаса традиционная 
философия в целом ряде отношений фактически отождествляется 
с метафизикой. 

По мнению Хабермаса, в философии ХХ в. можно выделить 
четыре крупных движения, четыре комплекса мысли: аналити- 
ческую философию, феноменологию, западный марксизм и струк-
турализм. 

Феноменология двигалась вширь, вливаясь и преображаясь в 
антропологическую мысль, и вглубь – в онтологическом направ-
лении. Аналитическая философия после Второй мировой войны 
завоевала имперские позиции, на которые претендует и поныне.  
В конечном итоге эта традиция вылилась в историзм постэмпири-
стской философии науки и в контекстуализм постаналитической 
философии языка. Западный марксизм переместил Марксову 
мысль из сферы политической экономии назад в сферу философ-
ской рефлексии. Западный марксизм сохраняет определенную 
продуктивность в рамках социально-научной и профессиональной 
философской мысли. Структурализм получил распространение 
благодаря критике науки у Башляра, антропологии Леви-Стросса и 
психоанализу Лакана. Он перемещается в сферу философии как 
раз у тех мыслителей, которые стремились преодолеть его, – у Фу-
ко и Деррида. Сегодня постструктурализм растворяется в радика-
лизированной с помощью Ницше критике разума. «В то время как 
аналитическая философия снимает себя, а феноменология раз-
дробляется, в западном марксизме и структурализме конец насту-
пает в виде онаучивания и преображения в мировоззрение» 
[Habermas, 1992, S. 13]. 



 
Кимелев Ю.А. 

 

 

38 

Указанные движения означают определенный разрыв с тради-
цией. Этот разрыв связан с «четырьмя с мотивами», составляющими, 
по мнению Хабермаса, «специфически современное» философии 
ХХ в. Речь идет о следующих «мотивах»: постметафизическое мыш-
ление, лингвистический поворот, ситуативное расположение разума 
и замена приоритета теории перед практикой обратным отношением, 
или преодоление логоцентризма. 

Постметафизическое мышление предполагает отказ от тео-
рии, претендующей на постижение целого и на особый привилеги-
рованный доступ к истине. Лингвистический поворот означает па-
радигматический переход от философии сознания к философии 
языка. Онтологически ориентированная феноменология лишает 
разум его классических атрибутов, утверждая конечность, времен-
ность и историчность субъекта. Подходы Витгенштейна, Гадамера, 
Леви-Стросса и гегельянцев-марксистов также представляют со-
бой попытки поместить вознесшийся в небеса разум в разнообраз-
ные контексты его функционирования. Это предполагает в том 
числе перевертывание классического отношения между теорией и 
практикой. Прагматизм, психология Пиаже, теория языка Выгот-
ского, социология знания Шелера, анализ жизненного мира у Гус-
серля воплощают стремление показать, что наши когнитивные 
достижения укоренены в донаучной сфере, в сфере обхождения с 
людьми и вещами. 

Охарактеризованные «мотивы» ведут философскую мысль к 
новым результатам. В то же время они приводят ее и к определен-
ным ограниченностям. Постметафизическое мышление связано со 
сциентистской ограниченностью, заключающейся в ориентации 
философии на какие-то конкретные идеалы научности. Лингвис-
тический поворот привел к появлению онтологического понима-
ния языка, делающего язык чем-то самостоятельным по отноше-
нию к процессам научения, которые обусловлены тем, что 
происходит в мире. «Скептические понятия разума» привели к ра-
дикальной критике разума, к отождествлению разума с репрессив-
ностью. Наконец, увязывание теории с практикой имеет отрица-
тельные последствия, если практика отождествляется только с 
трудом и не вскрываются многообразные отношения между сим-
волически структурированным жизненным миром, коммуникатив-
ным действием и дискурсом. 



 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

39

Воззрения Хабермаса на историю западной философии 
XX в. свидетельствуют о его восприятии этой философии как по 
существу постметафизической или даже антиметафизической. 

Нынешняя ситуация в философии представляется Хабермасу 
«необозримой». Речь идет не об усилении привычного плюрализма 
философских школ. Сегодня стало неясным положение метафизики. 

В течение долгого времени важное место занимали позиции, 
критические в отношении метафизики. Сегодня из «пепла подоб-
ного негативизма» появилась «искра обновления метафизики». 

Хабермас указывает на «замкнутые картины мира», созда-
ваемые «дурным спекулятивным образом» из теоретических кус-
ков различных наук. Однако в условиях децентрированного мира 
они могут существовать только на огороженных субкультурных 
островах. 

Под метафизическим мышлением Хабермас, «грубо упро-
щая» и оставляя в стороне «аристотелевскую линию», понимает 
восходящее к Платону мышление философского идеализма, кото-
рое движется через Плотина и неоплатонизм, Августина и Фому 
Аквинского, Николая Кузанского и Пико делла Мирандолу, Де-
карта, Спинозу и Лейбница вплоть до Канта, Фихте, Шеллинга и 
Гегеля. 

Этому метафизическому мышлению противостоят антиме-
тафизические движения античного материализма и скептицизма, 
позднесредневекового номинализма, а также эмпиризма Нового 
времени. Однако эти «противодвижения» остаются в рамках гори-
зонта мыслительных возможностей метафизики. 

Внимание Хабермаса сосредоточивается на трех аспектах 
метафизического мышления: «мотив единства в “философии про-
исхождения”»; отождествление бытия и мышления; теоретическая 
жизнь в значении пути спасения. Эти три аспекта получают также 
краткую характеристику как «мышление тождества», «учение об 
идеях» и «сильное понятие теории». При переходе к субъективиз-
му Нового времени эти три момента претерпевают своеобразное 
преломление. 

Мышление тождества. Античная философия наследует от 
мифа «взгляд», соотнесение с целым. Отличие заключается в том, 
что соотнесение всего с Единым происходит на понятийном уровне. 
Миф представлял единство мира как конкретное сцепление, пере-
плетение особенного с особенным. Конкретность такого видения 



 
Кимелев Ю.А. 

 

 

40 

мира подрывается идеалистическим мышлением единства. Единое 
и многое абстрактно постигаются через отношение тождества и 
различия. Это базисное отношение, которое метафизическое мыш-
ление понимает как логическое и онтологическое отношение. 

Идеализм. Со времен Парменида устанавливается внутрен-
нее отношение между абстрагирующим мышлением и его продук-
том – бытием. Платон делает из этого вывод о том, что единство 
образует порядок, который в качестве сущности лежит в основе 
множественности явлений. Понятийная природа идеального по-
зволяет наделить бытие атрибутами всеобщности, необходимости 
и надвременности. 

В противоположность номинализму и эмпиризму идеали-
стическая философия обновляет и мышление тождества, и учение 
об идеях. Это осуществляется на новой основе субъективности, 
что стало возможным благодаря смене парадигмы – от парадигмы 
онтологии к парадигме ментализма. Самосознание, отношение по-
знающего субъекта к самому себе со времен Декарта дает ключ к 
внутренней и абсолютно достоверной сфере представлений о 
предметах. 

В немецком идеализме метафизическое мышление обретает 
гештальт теорий субъективности. Самосознание как спонтанный 
источник трансцендентальных свершений либо обретает фунда-
ментальное положение, либо как дух возвышается до статуса Аб-
солюта. В обоих вариантах разум действует как тотализирующая и 
самосоотнесенная рефлексия. Такая рефлексия вступает в наслед-
ство метафизики, поскольку обеспечивает превосходство тождест-
ва над различием и превосходство идеи над материей. 

Сильное понятие теории. Философия рекомендует свое со-
держание в качестве пути спасения. Теоретическая жизнь требует 
отказа от естественной установки по отношению к миру и сулит 
контакт с тем, что выходит за пределы повседневной жизни. 

Определенные исторические в конечном счете социально 
обусловленные процессы в своем воздействии на метафизику сде-
лали ее как форму мышления «проблематичной». 

Первый из таких процессов был связан с тем, что тотализи-
рующее, направленное на единое и целое мышление было постав-
лено под сомнение «новым типом процедурной рациональности». 
Этот новый тип рациональности утверждается в XVIII в. вместе с 
формализмом в моральной и правовой теории и в институтах пра-



 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

41

вового государства. Все это наносит удар по «познавательной при-
вилегии философии». 

Разумность получаемых опытными науками результатов  
является следствием рациональности используемых методов. Иде-
ально-политические проблемы получают разумное решение в со-
обществе граждан демократического государства и в системе права. 

Научные теории с их фаллибилизмом оказываются несо-
вместимыми с тем видом знания, которое признается первой фи-
лософией. Такое знание оказывается несовместимым и с открыто-
стью прогресса научного познания. 

В итоге требуется новой определение отношения между фи-
лософией и наукой. Самопонимание философии должно стать 
фаллибилистским, она должна также принять процедурную ра-
циональность опытных наук. Она должна к тому же отказаться от 
претензии на привилегированный доступ к истине и на обладание 
своим собственным методом, своим особым стилем. 

Еще одним процессом, проблематизировавшим метафизиче-
ское мышление, стала критика в адрес фундаменталистской версии 
философии субъекта. Результатом этого процесса стало «ситуа-
тивное расположение разума». 

В ходе дискуссии, соотносящейся с Кантом, подверглись пе-
ресмотру базисные понятия трансцендентальной философии. Это 
означало также, что были подорваны позиции внемирской транс-
цендентальной субъективности, на которую некогда были перене-
сены метафизические атрибуты всеобщности, надвременности и 
необходимости. 

Все попытки детрансцендентализировать разум остаются в 
плену «понятийных предрешений трансцендентальной филосо-
фии. Ложные альтернативы отпадают только с переходом к новой 
парадигме – парадигме согласия. 

Способные иметь язык и действовать субъекты, которые на 
фоне общего для них жизненного мира достигают согласия отно-
сительно чего-либо в мире, ведут себя по отношению к своему 
языку и автономно, и зависимо. С одной стороны, субъекты всегда 
находятся в языково-структурированном мире. Язык предстает как 
нечто предшествующее и объективное. С другой стороны, жиз-
ненный мир, открытый и структурированный языком, в качестве 
опоры может иметь только практику достижения согласия в рам-
ках определенного языкового сообщества. Между жизненным ми-



 
Кимелев Ю.А. 

 

 

42 

ром как ресурсом, из которого черпает коммуникативное действие, 
и жизненным миром как продуктом проистекает круговой процесс, 
в котором уже нет следов исчезнувшего трансцендентального 
субъекта. Соответственно, только лингвистический поворот в фи-
лософии открыл возможности для анализа разума, воплощенного в 
коммуникативном действии. 

 
 

Постметафизический проект Ричарда Рорти 
 
Философия Ричарда Рорти стала заметным явлением в за-

падной философии последних десятилетий. Философия Р. Рорти 
широко известна и за пределами англоязычной философии. 

Примечательной чертой философского творчества Р. Рорти 
является его многосторонность. Рорти известен, в частности, раз-
работкой проблематики аналитической философии и в истори- 
ческом, и в систематическом плане. С его именем связано утвержде-
ние позиций неопрагматизма. Вместе с тем стержнем философии 
Рорти можно считать разработку постметафизического проекта. 

Попытаемся представить в общих чертах тот образ традици-
онной философии (метафизики), с которым критически соотносит-
ся философия Рорти и по отношению к которой она предстает как 
постметафизический проект. 

К числу ключевых проблем, к которым традиционно обра-
щалась философия, относились проблемы отношений между мен-
тальностью (mind) и телом, а также проблемы, связанные с «осно-
ваниями» познания. Постичь такие основания – значит и получить 
какое-то знание об отношениях между ментальностью и телом. 
Верно и обратное. 

Понимание основ познания приобретается посредством изу-
чения человека как познавателя, посредством изучения «менталь-
ных процессов», изучения деятельности репрезентации, которая 
делает возможным познание. Познать – значит точно представить, 
репрезентировать то, что вне ментальности. Понять возможность и 
природу познания – значит понять, каким образом ментальность 
оказывается в состоянии конструировать свои репрезентации. Со-
ответственно, главная задача философии виделась в том, чтобы 
быть общей теорией репрезентации, а также быть теорией, которая 
разделяет культуру на сферы, которые либо верно представляют 



 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

43

реальность, либо представляют ее неправильным образом, либо 
вовсе не представляют реальность. 

На основе своего особого знания о природе познания и мен-
тальности философия считала себя вправе подтверждать или опро-
вергать притязания на знание, выдвигаемые наукой, моралью,  
искусством и религией. Философия брала на себя роль обоснова-
ния по отношению к различным сферам культуры в силу того, что 
эти сферы представляют собой совокупность притязаний на знание, 
а философия выносит суждение относительно таких притязаний. 

В философии Рорти как постметафизическом проекте можно 
вычленить критику метафизики и концептуализацию постметафи-
зической альтернативы. 

Критика метафизики эпохи модерна включает отсылки к ме-
тафизической традиции в целом. 

Постметафизическая альтернатива предстает как философ-
ская теория субъективности, а также как разработка целого ряда 
проблем философско-культурного, социально-философского и фи-
лософско-политического характера. 

Критика метафизики у Рорти сосредоточивается на модер-
новой теории познания, которая, по его мнению, фактически взяла 
на себя функции первой философии. Такая критика представлена 
Рорти в его наиболее известной работе «Философия и зеркало 
природы» [Rorty, 1979]. 

Понятие «теории познания», базирующейся на изучении 
«ментальных процессов», восходит к XVII в., к Локку. К этому же 
периоду, в первую очередь к Декарту, относится идея ментально-
сти как отдельной сущности, в которой происходят указанные 
процессы. Мы обязаны XVIII в., прежде всего Канту, идеей фило-
софии как трибунала чистого разума, который признает или отвер-
гает притязания остальной культуры. Вместе с тем такая кантиан-
ская идея предполагает локковские представления о ментальных 
процессах и картезианские представления о ментальной субстан-
ции. Идея философии как обосновывающей, фундирующей дисци-
плины была закреплена в неокантианстве. В начале ХХ в. некото-
рые философы, такие как Рассел и Гуссерль, пытались вновь 
утвердить философию как «строгую» и «научную» дисциплину, 
однако в новых культурных условиях подобные устремления не 
могли рассчитывать на успех. 



 
Кимелев Ю.А. 

 

 

44 

Предложенная Рорти историческая схема призвана послу-
жить фоном для оценки творчества трех наиболее важных, по его 
мнению, философов ХХ в. – Витгенштейна, Хайдеггера и Дьюи. 
Каждый из них в начале своего пути стремился найти новый спо-
соб сделать философию «фундаментирующей» в том смысле, что-
бы сформулировать «последний контекст мысли». Витгенштейн 
пытался сконструировать новую теорию репрезентации, не имею-
щую ничего общего с ментализмом. Хайдеггер предложил новый 
набор философских категорий, не имеющих ничего общего с нау-
кой, эпистемологией, с картезианским поиском достоверности.  
А Дьюи хотел создать натурализованную версию видения истории 
у Гегеля. 

Как полагает Рорти, каждый из этих философов позднее стал 
рассматривать свои ранние усилия как заблуждение, как попытку 
удержать определенную концепцию философии несмотря на то, 
что оказались неправомерными базисные идеи XVII в., лежащие в 
основе этой концепции. 

Каждый из трех философов отказался от кантианской кон-
цепции философии как фундаментирующей. Позднее творчество 
этих философов носит скорее терапевтический, а не конструктив-
ный, назидательный, а не систематический характер. Они не стре-
мились предложить новую философскую программу. 

По мнению Рорти, Витгенштейн, Хайдеггер и Дьюи соглас-
ны в том, что следует отказаться от понятия познания как точной 
репрезентации, становящейся возможной посредством особых 
ментальных процессов. Они отказываются от понятий, связанных 
с «основами познания», отказываются от понимания философии, 
вращающегося вокруг попытки Декарта дать ответ на эпистемоло-
гический скептицизм. Далее, они отказываются от понятия «мен-
тальности», общего для Декарта, Локка и Канта, соответственно, 
отказываются от ментальности как особого объекта изучения, рас-
полагающейся во внутреннем пространстве, содержащей элементы 
того, что делает познание возможным. 

Рорти подчеркивает, что все это не означает приверженности 
каким-то альтернативным «теориям познания» или «философиям 
ментальности». Это означает отказ от эпистемологии и метафизики 
как философских дисциплин. Утверждается возможность посткан-
тианской культуры, в которой нет места какой-либо всеохватываю-
щей дисциплине, способной легитимизировать или обосновать дру-



 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

45

гие дисциплины. Витгенштейн, Хайдеггер и Дьюи ввели нас в пери-
од «революционной» философии в смысле «революционной» науки 
у Т. Куна. 

Описанная антикартезианская и антикантианская революция 
призвана стать направляющим ориентиром при рассмотрении со-
временных философских процессов, прежде всего процессов в 
аналитической философии. А такое рассмотрение должно подор-
вать доверие к «ментальности», относительно которой следует об-
ладать философской теорией, подорвать доверие к «познанию», 
обладающему «основаниями», а также к «философии», как она 
понимается со времен Канта. 

Соответствие аналитической философии традиционному 
картезианско-кантианскому образцу можно увидеть и в том, каким 
образом традиционная философия стремится уклониться от исто-
рии. Делается это посредством попытки найти неисторические ус-
ловия для всякого вида исторического развития. Витгенштейн, 
Хайдеггер и Дьюи занимают противоположную историцистскую 
позицию. 

Рорти стремится рассматривать «ментальность», «познание» 
и «философию» в «исторической перспективе». Соответственно, 
он хочет показать, что так называемые «интуиции», будто бы ле-
жащие в основе картезианского дуализма, имеют на деле истори-
ческое происхождение, стремится оспорить, что истина представ-
ляет собой «точную репрезентацию реальности», Рорти указывает, 
что точная репрезентация есть просто пустое дополнение к тем 
верованиям, которые оказываются успешными в том плане, что 
помогают нам делать то, что мы хотим сделать. 

Понятие знания как совокупности точных репрезентаций 
представляет собой произвольный выбор, поскольку может быть 
замещено прагматистской концепцией, которая устраняет греческое 
противопоставление созерцания и действия, устраняет контраст  
между репрезентацией мира и действием по отношению к нему. 

При рассмотрении природы и функций философии Рорти 
утверждает (опять-таки с опорой на Витгенштейна, Хайдеггера и 
Дьюи), что цель философии «наставлять», т.е. помогать индивидам 
и обществу в целом избавляться от устаревших и изношенных ус-
тановок и вокабуляров. Вообще философия должна носить тера-
певтический, а не конструктивный характер. 



 
Кимелев Ю.А. 

 

 

46 

Рорти подчеркивает, что большинство философских убеж-
дений определяются образами, а не пропозициями, метафорами, а 
не утверждениями. 

Традиционная философия является пленницей образа «мен-
тальности как огромного зеркала», содержащего различные репре-
зентации. Одни из репрезентаций являются точными, а другие – 
нет, однако все можно изучать посредством «чистых», неэмпири-
ческих методов. 

Без представления о ментальности как зеркале не появилось 
бы представление о знании как точной репрезентации. Без этого 
представления не имела бы смысла философская стратегия, общая 
для Декарта и Канта. Не имели бы смысла и новые философские 
притязания, которые формулируются как «концептуальный ана-
лиз», «феноменологический анализ», «экспликация значения», 
«исследование логики нашего языка», изучение «конституирую-
щей деятельности сознания». 

Следуя критике Витгенштейна в адрес подобных стратегий, 
аналитическая философия перешла к «постпознавательной» уста-
новке. Ориентацию Витгенштейна на деконструкцию наличных 
образов следует дополнить анализом истории философии у Хай-
деггера, позволяющим увидеть истоки картезианской образности у 
греков, а также увидеть метаморфозы этой образности за послед-
ние столетия. Все это создает возможность дистанцироваться от 
традиции. 

Вместе с тем ни Витгенштейн, ни Хайдеггер не дают воз-
можности увидеть исторический феномен зеркальной образности в 
социальной перспективе. Это сделал Дьюи, полемика которого с 
традицией опирается на видение нового образа общества. В его 
идеальном обществе в культуре господствует не идеал объектив-
ного познания, а идеал эстетического обогащения. 

Отказ от метафизических притязаний на «последнее обосно-
вание» наших когнитивных притязаний и нормативных обяза-
тельств означает, что такие притязания и обязательства носят кон-
тингентный или случайный характер. 

Начиная с Просвещения либеральная социальная мысль со-
средоточилась на идее социальной реформы, которая должна стать 
возможной благодаря «объективному» познанию природы человека. 
А историческая человеческая природа предполагает будто бы не-
зависимость от конкретных человеческих сообществ, предполагает 



 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

47

преодоление различия между естественным и социальным. Совре-
менные поиски «основополагающих структур», «инвариантных 
относительно культуры факторов», «биологически определяющих 
образцов» суть выражения такой базисной интеллектуальной ус-
тановки. 

Подобная «объективистская традиция» призвана, как утвер-
ждается, реализовать подлинную солидарность, преодолевающую 
провинциализм конкретных культур. Те, кто стремится обосновать 
солидарность посредством объективности, представляют истину 
как соответствие реальности. «Они должны конструировать такую 
метафизику, в которой есть место для особого отношения между 
верованиями и объектами. А это позволит проводить различия 
между истинными и ложными верованиями» [Rorty, 1989, P. 36]. 
Это позиция «реалистов». Реалисты должны также конструировать 
такую эпистемологию, в которой оправдание их позиции будет 
опираться на саму человеческую природу, а не на содержание той 
или иной культуры. Для того чтобы быть действительно рацио-
нальными, процедуры оправдания должны исходить из того, что 
истина есть соответствие реальности, природе вещей. 

Те же, кто стремится свести объективность к солидарности, 
не нуждаются ни в метафизике, ни в эпистемологии. Они рассмат-
ривают истину как то, во что верить есть благо, представляет со-
бой благо для нас. Это позиция «прагматиков». Прагматистам не 
требуется понимание истины, называемое «соответствием», для 
объяснения отношения между верованиями и объектами. Им не 
требуется такое объяснение познавательных способностей челове-
ка, которое подтвердит возможность вступать в такое отношение. 

Прагматисты не считают, что «пропасть» между истиной и 
оправданием следует преодолевать с помощью какой-то естест-
венной и транскультурной рациональности, которая позволила бы 
критиковать одни и восхвалять другие культуры [Rorty, 1982]. Та-
кая пропасть для них означает просто расхождение между акту-
альным состоянием и возможным лучшим состоянием. С прагма-
тической точки зрения утверждать, что рациональность наших 
нынешних верований может быть чем-то неистинным, означает 
просто утверждать, что кто-то может предложить какую-то луч-
шую идею. Для прагматистов всегда есть место для улучшенных 
верований, поскольку могут проявиться новые свидетельства, но-
вые гипотезы, даже полные новые вокабуляры. Для прагматистов 



 
Кимелев Ю.А. 

 

 

48 

стремление к объективности заключается не в желании избежать 
ограничения своей собственной культуры, а в желании достичь 
интерсубъективного согласия, насколько это возможно. 

Для прагматиков различие между знанием и мнением – это 
просто различие между вопросами, по которым относительно легко 
достичь согласия, и вопросами, по которым сложно достичь согласия. 

Лучшим аргументом в руках приверженцев солидарности, к 
которым Рорти причисляет и себя, является аргумент, восходящий 
к Ницше, в соответствии с которым традиционный западный ме-
тафизико-эпистемологический способ обосновывать и подтвер-
ждать мыслительные привычки просто уже не работает. Как вы-
ражается Рорти, он «уже не выполняет свою работу». Чувство 
общности не имеет другого основания, кроме общей надежды и 
взаимного доверия, порождаемого такой надеждой. Чувство общ-
ности не должно быть, как делает вывод Рорти, следствием мета-
физического утверждения о том, что объекты мира обладают свой-
ствами, способными направлять наши усилия. Не следует 
выдвигать и утверждение о том, что у нас отсутствует способность 
морального чувства, а также не нужно придерживаться тезиса о 
том, что истина редуцируема к оправданию. 

Рорти характеризует отстаиваемую им позицию поддержки 
солидарности и в философско-политическом плане. Эта позиция 
не означает отрицания того типа либеральной социальной мысли, 
которого придерживались Дж.С. Милль, Дж. Дьюи, Дж. Ролс. Рор-
ти защищает такой тип либеральной социальной мысли от напа-
док, в которых он характеризуется как идеологическая надстройка, 
призванная скрыть реальность и воспрепятствовать попыткам из-
менить эту ситуацию. В либеральной демократии нет ничего пло-
хого, тем более нет ничего плохого в стремлении философов рас-
ширить ее. Их не следует обвинять в том, что они не стремились 
достичь, т.е. «доказать», что западный образ жизни «объективно» 
превосходит все другие альтернативы. 

Нет ничего плохого в надеждах Просвещения, надеждах, 
создавших западные демократии. Ценность идеалов Просвещения 
для прагматиков заключается именно в ценности некоторых ин-
ститутов и практик, которые они сформировали. 

Цель своих рассуждений Рорти видит в том, чтобы отделить 
такие институты и практики от тех философских оправданий, ко-
торые были выдвинуты теми, кого он называет «приверженцами 



 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

49

объективности», и предложить свое альтернативное определение, 
суть которого была представлена выше. 

Признание нашей контингентности должно иметь последст-
вия и для нашей теории в том плане, что следует признать ограни-
ченность наших познавательных возможностей. Это относится и к 
способности теоретизировать относительно организации общества. 
Теория не может быть конструктивистской, она может быть толь-
ко критической. Интеллектуал, теоретизирующий относительно 
мира, должен быть «ироником». Это не сулит больших надежд на 
конструирование лучшего мира. 

Перспективе метафизика как представителя классических 
попыток видеть все постоянно и как целое, претензий усмотреть за 
явлениями нечто реальное, производящее их, Рорти противопос-
тавляет перспективу «ироника». Ироники, по Рорти, отказываются 
считать тот вокабуляр, которым они пользуются, как нечто окон-
чательно завершенное. Вера в окончательность вокабуляра проис-
текает из убежденности в том, что достигнута точка зрения, кото-
рая соотносится с «самой реальностью» и не подчиняется истори- 
ческим случайностям и контингентным потребностям собственной 
личности. Признание того, что мы вовлечены в «сеть контингент-
ных отношений», создает условия для толерантности по отношению 
к инакомыслию как в рамках собственного культурного сообщества, 
так и по отношению к тем, кто принадлежит другим сообществам. 
Таким образом, общая философская позиция, связанная с отказом от 
притязаний на последнее, единственно правомерное обоснование 
наших воззрений на мир, должна служить неопровержимой предпо-
сылкой осуществления либерального общества. 

Отказ от надежд на теоретическое конструирование лучшего 
мира не означает отказ от стремлений к установлению и укрепле-
нию социальной солидарности. Рорти уповает на литературу как 
инструмент достижения таких целей. В великих литературных 
произведениях мы обнаруживаем чувство солидарности, способ-
ной противостоять жестокости и страданию. 

Итак, постметафизические проекты содержат два основных 
компонента. Первый компонент образует очерк истории метафи-
зики. А такой очерк у К.-О. Апеля включает и указание на те фор-
мы критики метафизики, которые признаются парадигмальными в 
настоящее время. 



 
Кимелев Ю.А. 

 

 

50 

Исторические построения включают и общие характеристи-
ки систематического плана, относящиеся к метафизической тради-
ции в целом или какому-то принципиально важному ее сегменту 
или измерению. Это обстоятельство создает условия для того, что-
бы предложить какую-то коррекцию или альтернативу метафизи-
ческому мышлению, как оно понимается в рамках конкретной 
концепции. 

В качестве постметафизической философии фактически 
предстают основные философские воззрения того или иного авто-
ра – «трансцендентальная семиотика» у К.-О. Апеля, «теория ком-
муникативного действия» у Ю. Хабермаса, особая версия нео- 
прагматизма у Р. Рорти. 

В статье ставилась задача выделить определенный набор 
влиятельных философских концепций и обосновать, что они обра-
зуют особый комплекс в современной философии, который можно 
обозначить как «поиски постметафизической философии». Исто-
рико-системная реконструкция рассмотренных концепций дает 
основания считать, что в современной философии действительно 
существует указанный теоретический комплекс. Имеет смысл до-
бавить, что проанализированные концепции репрезентативно 
представляют такой комплекс, но не исчерпывают его. 

 
 

Список литературы 
 

Кимелев Ю.А. Западная метафизика конца XX – начала XXI века / РАН. ИНИОН. – 
Москва, 2014. – 95 с. 

Кимелев Ю.А. Современная философская онтология / РАН. ИНИОН. – Москва, 
2015. – 95 с. 

Кимелев Ю.А. Философия и социологическая теория. Сферы взаимодействия / 
РАН. ИНИОН. – Москва, 2016. – 98 с. 

Кимелев Ю.А. Философская антропология и метафизика / РАН. ИНИОН. – Моск-
ва, 2019. – 92 с. 

Apel K.-O. Transformation der Philosophie. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1973. – 
Bd. 1. – 396 S. 

Apel K.-O. Transformation der Philosophie. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1973. – 
Bd. 2. – 436 S. 

Apel K.-O. Kann es in der Gegenwart ein postmetaphysisches Paradigma der Ersten 
Philosophie geben? // Philosophie der Gegenwart – Gegenwart der Philosophie / 
H. Sechnädelbach, G. Keil (Hrsg.). – Hamburg : Junius, 1993. – S. 41–71. 



 
Поиски «постметафизической» философии 

 

 

51

Habermas J. Theorie des Kommunikativen Handelus. – Frankfurt am Main : 
Suhrkamp, 1997. – Bd. 1 : Handlungs rationalität und gesellschaftliche Ra-
tionalisierung. – 534 S. 

Habermas J. Theorie des kommunikativen Handelns. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 
1997. – Bd. 2 : Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft. – 641 S. 

Habermas J. Nachmetaphysisches Denken. – Frankfurt am Main : Suhorkamp, 1992. – 
286 S. 

Rorty R. Philosophy and the Mirror of Nature. – Princeton : Princeton univ. press, 
1979. – 401 p. 

Rorty R. Contingency, Irony and Solidarity. – Cambridge : Cambr. univ. press, 1982. – 
310 p. 

Rorty R. Solidarity or Objectivity? // Relativism / Ed. M. Krausz – Notre Dame, Ind : 
Univ of Notre Dame press, 1989. – P. 35–50. 

 
 

References 
 

Kimelev, Y.A. (2014). Zapadnaja metafizika konca XX – nachala XXI veka [Western 
metaphysics of the late-early XXI century]. Moscow : RAN. INION. 

Kimelev, Y.A. (2015). Sovremennaja filosofskaja ontologija [Modern philosophical 
ontology]. Moscow : RAN. INION. 

Kimelev, Y.A. (2016). Filosofija i sociologicheskaja teorija. Sfery vzaimodejstvija. 
[Philosophy and Sociological Theory. Areas of interaction]. Moscow: RAN. INION. 

Kimelev, Y.A. (2019). Filosofskaja antropologija i metafizika [Philosophical 
Anthropology and Metaphysics]. Moscow: RAN. INION. 

Apel, K.-O. (1973). Transformation der Philosophie. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Bd. 1. 

Apel, K.-O. (1973). Transformation der Philosophie. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Bd. 2. 

Apel, K.-O. (1993). Kann es in der Gegenwart ein postmetaphysisches Paradigma der 
Ersten Philosophie geben? // Philosophie der Gegenwart – Gegenwart der 
Philosophie / H. Sechnädelbach, G. Keil (Hg.). Hamburg: junius. 

Habermas, J. (1997). Theorie des Kommunikativen Handelus. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. Bd. 1: Handlungs rationalität und gesellschaftliche Rationalisierung. 

Habermas, J. (1997). Theorie des kommunikativen Handelns – Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. Bd. 2: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft. 

Habermas, J. (1992). Nachmetaphysisches Denken. Frankfurt am Main: Suhorkamp. 
Rorty, R. (1979). Philosophy and the Mirror of Nature. Princeton: Princeton univ. press. 
Rorty, R. (1982). Contingency, Irony and Solidarity. Cambridge: Cambr. univ. press. 
Rorty, R. (1989). Solidarity or Objectivity? // Relativism. Notre Dame, Ind: Univ of 

Notre Dame press. 


