
27

ЭКЗИСТЕНЦИЯ ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ ЖИЗНИ
HUMAN EXISTENCE

УДК: 128+130.123 DOI: 10.31249/chel/2021.04.03

Ремезова И.И.
НА СВЕТЕ СЧАСТЬЕ ЕСТЬ: РАЗМЫШЛЕНИЯ О

ПОНЯТИИ «СЧАСТЬЕ» И ЕГО МЕСТЕ
В ЖИЗНИ ЧЕЛОВЕКАÓ

Институт научной информации по общественным наукам РАН,
Москва, Россия, iremez.koz@yandex.ru

Аннотация. В статье рассматривается понятие «счастье» в различных
ракурсах человеческой жизни. Отмечается многозначность данного понятия и
поливариантность обращения к нему. Подчеркивается сложность однозначного
определения понятия «счастье» и его относительность.

Ключевые слова: счастье подлинное и мнимое; священное и мирское;
природа человека; парадоксальность отношения к счастью; духовный мир
человека, смысл жизни.

Поступила: 16.05.2021      Принята к печати: 30.08.2021

Ó Ремезова И.И., 2021



Ремезова И.И.

28

Remezova I.I.
There is happiness in the world:

reflections on the concept of “happiness”
and its place in human lifeÓ

Institute of Scientific Information for Social Sciences of
the Russian Academy of Sciences,

Moscow, Russia, iremez.koz@yandex.ru

Abstract. The article deals with the concept of “happiness” in various aspects of
human life. The polysemy and polyvariance of the reference to this concept is noted.
The complexity of the unambiguous definition of the concept of “happiness” and its
relativity is emphasized.

Keywords: real and imaginary happiness; sacred and mundane; human nature;
paradoxical attitude to happiness; the spiritual world of man; the meaning of life.

Received: 16.05.2021                                                  Accepted: 30.08.2021

Счастье есть деятельность души
в полноте добродетели

Аристотель

Важнейшее средство не быть несчастным –
не требовать слишком большого счастья

А. Шопенгауэр

Введение

Трудно сказать, что ответил бы Александр Сергеевич Пуш-
кин своим современникам, если бы его спросили, почему в своих
знаменитых стихах о том, что «на свете счастья нет» [Пушкин,
1974, с. 315], он отказал счастью в возможности БЫТЬ. Не исклю-
чено, что Пушкин мог бы пояснить, что он отрицает возможность
счастья как некой постоянной, вполне определенной в качествен-
ном и количественном отношениях сущности, обладающей ста-
бильными и прочными параметрами, позволяющими сказать: «Вот
оно, счастье! Разве вы не видите?» Не исключено, что Пушкин
также мог бы обратиться в этом гипотетическом диалоге к словам
Аристотеля и пояснить, что счастье – это нечто производное от

Ó Remezova I.I., 2021



На свете счастье есть: размышления о понятии «счастье» и его месте
в жизни человека

29

деятельности человеческой души, и не просто души, а души, нахо-
дящейся в состоянии устремленности к созиданию блага (см. об
этом [Холл, 2019]). Возможно, для пояснения своей мысли Алек-
сандр Сергеевич добавил бы, что как раз покой и воля, которые
явно могут быть обнаружены в человеческой душе, – те самые не-
обходимые условия для продуцирования состояния счастья. Вся
история человеческой культуры свидетельствует о том, что уже
много веков люди размышляют об этом загадочном, зыбком, не-
уловимом понятии, не поддающемся строгому определению. Не
так уж много найдется слов, которые настолько же многозначны.

Ощущение счастья

Понятие «счастье» настолько расплывчато, а слово так часто
употребляют к месту и не к месту, что оно порой перестает отра-
жать смысл самого понятия – в результате происходит девальва-
ция смысла. Возникает вопрос: откуда проистекает это небрежное
отношение к слову? Почему порой приходится слышать, что, яко-
бы, нет смысла даже говорить об этом странном, слишком широ-
ком («ненаучном») понятии? Как знать. Возможно, как раз о нем и
стоит говорить и попытаться понять, почему так многозначно это
понятие, почему так «широко» употребляется это слово. Так ши-
роко, что, как сказал бы Достоевский, «я бы сузил». Каким спосо-
бом сузить? Отсечь все лишнее, случайное, наносное, поверхност-
ное? Снова возникает вопрос: откуда оно берется, это наносное и
поверхностное? Может быть, это «хитрость разума», способ мас-
кировки подлинного и настоящего, отвлечения от глубинного
смысла этого понятия? Мол, «на свете счастья нет», и не о чем тут
говорить, «а кстати, какое счастье, что мы успели на последнюю
электричку» и т.п. (в последнем случае имя существительное игра-
ет роль наречия, а его смысл и значение при этом неизбежно
«принижаются» и ослабляются, поскольку такое словоупотребле-
ние становится препоной для проникновения в глубинные смыслы
самого понятия). И взгляд человека при этом скользит по поверх-
ности бытия, даже не пытаясь проникнуть в глубинные слои. Ка-
залось бы, зачем лукавить и маскировать свою жажду по настоя-
щему и подлинному счастью? Зачем говорить, что счастья нет (а
если и есть, то оно мимолетно, и нет смысла это обсуждать)? Может



Ремезова И.И.

30

быть, потому, что говорить о подлинном всегда страшно и ответ-
ственно (или даже порой невозможно, потому что оно есть таинство,
а прикоснуться к таинству можно лишь будучи посвященным?)

Как бы то ни было, но люди часто словно бы намеренно
обесценивают это понятие, и в результате слово перестает вызы-
вать душевный трепет – слишком часто и слишком по многим, по-
рой несовместимым между собой, поводам оно употребляется.
Очень много сказано о счастье, обретенном во взаимной любви, и
о том, как оно улетучилось, когда любовь прошла. Прагматичные
люди (и среди них доктора) заявляют, что счастье – это быть здо-
ровым и полным сил. Они также добавили бы, что многие «не по-
нимают своего счастья» и гневят Бога, когда жалуются на жизнь.
Разумеется, физическое здоровье и бодрость духа во многом спо-
собствуют возникновению позитивных эмоций и представляют
необходимую базу для переживания душевного подъема, называе-
мого счастьем. Врачи не зря советуют придерживаться принципов
правильного образа жизни и питания, соблюдения тех норм, кото-
рые способствуют выработке в организме дофамина, «гормона
счастья». Но, как говорится, одним дофамином счастлив не бу-
дешь. Наверное, ни один человек не согласился бы потреблять
гормон счастья в виде таблетки, не раздумывая о мотивах и при-
чинах своего душевного состояния. Человек может пресытиться
простым физическим удовольствием и даже испытать нечто напо-
добие досады и разочарования в себе, сродни ощущению непод-
линности, незаработанности, незаслуженности того удовольствия,
которое ему довелось испытать.

Итак, можно говорить об ощущении счастья, которое носит
сугубо индивидуальный, субъективный характер, а можно – о по-
нимании, представлении о счастье, которое включает необходи-
мый набор характеристик положения субъекта в мире, и это при-
дает самому понятию некоторую объективность. Впрочем, харак-
тер объективности присущ и эмоциональному переживанию сча-
стья, и люди могут в этом убедиться, когда начинают делиться
друг с другом нюансами своих переживаний, обнаруживая много
общих черт.



На свете счастье есть: размышления о понятии «счастье» и его месте
в жизни человека

31

Поливариантность представлений о счастье

Сочетание характеристик субъективности и объективности
представляет один из множества аспектов поливариативности са-
мого понятия. Описание различных аспектов такого рода создает
широкую панораму концепций счастья, что можно видеть на при-
мерах из истории философии и истории психологии.

В частности, можно попытаться дать характеристику пред-
ставлению о счастье в темпоральном ракурсе, и мы столкнемся с
утверждениями о том, что это: а) краткий миг, мгновение – «лови-
те миг удачи!»; «МИГ забвения своего несовершенства», своей
греховности и ущербности (см. об этом [Миркина, 2008, с. 278]);
б) длительность спокойной, уравновешенной, правильной, устро-
енной по законам гармонии жизни («и жили они долго и счастливо
и умерли в один день»).

Рассматривая представления о счастье с пространственной
точки зрения, мы также можем обнаружить определенную двой-
ственность и даже антиномичность, которая проявляется в таком
разделении установок: а) поиски счастья «в ближнем круге» и, бо-
лее того, внутри себя, в привычном ареале обитания, когда свое,
родное и близкое, обретает особую ценность и привлекательность;
б) стремление «в дальние дали», туда, где мы пока не бывали и где
надеемся познать нечто необыкновенное и притягательное. Имен-
но этот порыв формирует тип человека-скитальца, для которого
дом родной там, где он сам.

Почему так популярны у представителей различных религий
да и у светских людей путешествия по святым, «намоленным»
местам? Для любителей странствий этот путь к святым местам
символизирует процесс восхождения души человека к высшим ду-
ховным ценностям и приближения к образу и подобию Бога. Те
же, кто ищет счастье в «ближнем круге», вероятно, предполагают,
что главное «намоленное» место располагается в человеческом
сердце. Что же касается поисков счастья «в ближнем круге», т.е.
любви к своему, родному, в этом случае счастье видится людям в
сохранении незыблемости той части мира, которая образует и кон-
струирует привычную для человека нишу и дает возможность устро-
ить жизнь в размеренном, упорядоченном ритме, без эксцессов и
ситуаций форс-мажора. Если, не дай Бог, случается катастрофа



Ремезова И.И.

32

(пожар, наводнение и т.п.), то человек, утративший свой дом, вы-
брошенный из отлаженного алгоритма жизни на произвол доброй
воли добрых людей (они не дадут пропасть, накормят и оденут, но
не смогут вернуть ощущение родного очага), очень остро ощутит
и поймет, как счастлив он был еще вчера. В данном случае нельзя
не согласиться с Д. Орловым, который замечает: «В этом месте
идея счастья предстает сознанию в своем чистом виде, оказываясь
радикальнейшей из утопий. Поскольку ты узнал о счастье ровно в
тот момент, когда сделался несчастным, постольку ты так никогда
и не узнал бы о нем, если бы оставался счастливым. Мы узнаем о
счастье всегда поздно, имея его в виду как инобытие того, что нам
дано и что нам по силам» [Горичева, Орлов, Секацкий, 2001, с. 131].

Но пока человек существует в отлаженном алгоритме при-
вычных дел, он может задаться вопросом: а не слишком ли одно-
образно и скучно я живу? Не прохожу ли я мимо своего счастья?
(Здесь перед его мысленным взором всплывает неясный и загадоч-
ный призрак счастья). Человек начинает тяготиться своим при-
вычным существованием и задумываться о том, что «там, за гори-
зонтом». Часто это выливается в «лечение географией»1. Новые
страны, новые дороги и новые друзья, новые впечатления. Вся эта
новизна видится как залог нового поворота в жизни, причем пово-
рота, обязательно связанного с проникновением в таинственный
мир счастья.

Но счастье представляется загадочным лишь для светского,
мирского сознания. Человек глубоко религиозный не усматривает
здесь, по большому счету, никакой загадки, поскольку для него
счастье состоит в обретении вечной жизни, в единении души с Бо-
гом. Жизнь земная с этой точки зрения есть лишь «генеральная
репетиция» настоящей, подлинной жизни. В качестве иллюстра-
ции этого убеждения можно привести слова Владимира Соловьева
из его письма к Е.В. Романовой: «Может быть, даже хорошо, что
эта внешняя жизнь сложилась для тебя так неутешительно; потому
что к этой жизни вполне применяется мудрое изречение: чем ху-

1 Номинацию «лечение географией» употребила в своем выступлении по
радио клинический психолог Мария Киселева, имея в виду стремление человека
избавиться от депрессии и других душевных тягот с помощью пути, дороги.
Отправиться в путь – значит уйти от себя-прежнего к себе-другому, себе-новому.



На свете счастье есть: размышления о понятии «счастье» и его месте
в жизни человека

33

же, тем лучше. Радость и наслаждение в ней опасны, потому что
призрачны; несчастие и горе – часто являются единственным спа-
сением. Уже скоро две тысячи лет, как люди это знают, и между
тем не перестают гоняться за счастием, как малые дети» [Соловьев,
1990, с. 157].

Большим искушением для религиозного сознания является
стремление полагать подлинным все то, что относится к сфере са-
крального, священного, и мнимым – все мирское. Священное по
определению трансцендентно физической реальности, а трансцен-
дентное всегда несет с собой загадку и может вызывать различные
чувства: панический ужас, поклонение, жажду причаститься этой
сакральности, однако никогда не может вызвать ощущения «сво-
его, родного», близкого и понятного. Но граница между подлин-
ным и мнимым не идентична границе между священным и мир-
ским. Она пролегает, на мой взгляд, в пространстве внутренней
жизни человека. И эта внутренняя, духовная жизнь неразрывно
связана с мирской жизнью, хотя по своему нематериальному со-
ставу обладает совсем иным набором качеств, чем реальность
внешняя, физическая.

Главная характеристика понятия подлинности – это чест-
ность сознания перед самим собой, способность человека ответить
себе на вопрос: во имя чего? Каков смысл моего существования,
каковы его цель и его ценность? В силу своей сложности и поли-
составности, благодаря тому, что человек не просто включен в ма-
териальный мир, но также является носителем духовности, он мо-
жет ощущать и внутри себя эту трансцендентную сакральность.
Духовный мир в человеческой душе не является чем-то статичным
и «парадным», он пребывает в постоянной работе души над собой,
в самонаблюдении, самоанализе, самокритике и самопреодолении.

В процессе преодоления своих слабостей и несовершенств
человек становится творцом «себя-другого». Путь поиска и сози-
дания своего нового образа становится для человека путем движе-
ния его «Я» к месту встречи с мечтой, с идеалом. И на этом пути
он способен обрести счастье человека-творца. Но это обретение
подчас бывает оплачено весьма высокой ценой, когда человеку
приходится пройти через борьбу с самим собой, с проявлениями
зла в самом себе, которые открылись ему в процессе честного и
непредвзятого самоанализа. Способность победить зло в себе (пе-



Ремезова И.И.

34

ребороть страх, слабость воли, трусость и т.п.) может быть сродни
творческому порыву и принести ощущение счастья. Человек обре-
тает эту способность победить зло в себе благодаря тому, что он,
как замечает В.И. Самохвалова, «способен сформировать идеаль-
ное представление о себе самом, своем существовании или суще-
ствовании своего социума, т.е. встать над самим собой в своем на-
личном состоянии и строить себя (и общество) в соответствии с
идеальными представлениями… Только человеку присущ этот осо-
бый вид творчества – творчество себя» [Самохвалова, 2009, с. 93].

Но счастье – это не просто «миг забвения своего несовер-
шенства», это также миг забвения того зла, жестокости и насилия,
с которыми человек сталкивается при своих контактах с внешним
миром и социумом. И здесь тоже невозможно обойтись одним
«забвением», поскольку возникает необходимость прямого проти-
востояния, борьбы, подчас весьма жестокой. Есть ли тут место
счастью? Как ни странно, полагаю, что есть. В борьбе за отстаива-
ние своих ценностей и идеалов рождаются крепкие дружеские
союзы, которые питают человеческую душу чувствами подлинной
любви и благодарности, верности слову и долгу. Общая борьба за
общие ценности и идеалы – залог прочных связей между людьми.
Но порой бывает непросто определить критерии этих ценностей и
идеалов, а также дать четкие характеристики понятиям добра и зла
в конкретных ситуациях. В силу того, что зло многообразно и мно-
голико и так же многолики представления о нем, невозможно све-
сти к общему знаменателю и представления о том, что можно счи-
тать победой над злом. Эти критерии разнятся не только у разных
людей; даже один человек в процессе своего духовного развития
может пройти различные стадии толкования понятий добра и зла
и, соответственно, понятий счастья и несчастья. В качестве приме-
ра можно рассмотреть такой феномен, как одиночество, которое в
общепринятых трактовках порой представляется социальным злом
(см. об этом [Янг, 1989, с. 552]). И оно, несомненно, таковым и яв-
ляется, если служит для человека помехой к исполнению им сво-
его предназначения, препятствуя тому, что называют ощущением
полноты жизни.

Но есть одиночество совсем иного рода – одиночество-
уединение, о котором подчас приходится мечтать людям, обреме-
ненным множеством обязанностей, функций и связей. Эти обстоя-



На свете счастье есть: размышления о понятии «счастье» и его месте
в жизни человека

35

тельства также служат своего рода помехой: эти «ненужные связи»
отвлекают от главного – от поиска связей необходимых, от дости-
жения задуманных целей – в конечном итоге также от ощущения
полноты жизни, называемого счастьем.

Само понятие полноты жизни может наполняться для чело-
века различным содержанием в зависимости от множества обстоя-
тельств (возраст, воспитание, образование, профессия, та «референт-
ная группа», на которую ориентирована личность в своем духовном
развитии). Кто-то может ощутить себя счастливым, когда дом –
полная чаша, все домочадцы здоровы и заняты важными делами
(любимая работа, учеба и т.п.), в доме царит атмосфера дружбы и
любви. Но для кого-то этого недостаточно, т.к. ему для ощущения
полноты жизни постоянно нужны новые впечатления, новые дру-
зья, наконец, новые идеи. Это, как уже было упомянуто, тип чело-
века-странника, человека-скитальца. Он не может не быть всегда в
пути, и любые превратности пути для него предпочтительнее ти-
хого «домашнего» счастья. Он с таким упоением бросается на пре-
одоление всех препятствий и сложностей пути, словно именно они
есть главные символы мирового зла, победа над которым дает ему
ни с чем не сравнимое чувство ликования и гордости за свои
свершения.

Итак, мирское сознание не желает ограничиваться такой
трактовкой земной жизни, которая в конечном счете обесценивает
все житейские устремления, старания и заботы (обозначая это та-
кими выражениями, как «суета сует и всяческая суета»). Не удов-
летворяясь одной лишь формулой «генеральной репетиции», оно
упрямо ищет и разрабатывает всевозможные рецепты обретения
счастья земного (ведь как посмотреть – не исключено, что для
полноты счастья в загробном мире не помешает «генеральный
прогон» на земле разных вариантов счастья?). Стоит подчеркнуть,
что конкретный, реальный человек, как правило, не может являть-
ся носителем одного из типов сознания в чистом виде. Религиоз-
ное и светское, священное и мирское в жизни часто переплетаются
и создают причудливую калейдоскопическую картину. Эта карти-
на отражается в творчестве человека, когда он дает волю своей
фантазии. Человек, охваченный порывом творчества, словно парит
над землей, над своими мелкими неурядицами, заботами, пробле-
мами и слабостями. Он жаждет, он просто обязан обрести счастье,



Ремезова И.И.

36

ибо в этом он видит свое предназначение. Руководствуясь реко-
мендацией Козьмы Пруткова, он будет создавать такой алгоритм
взаимодействия с миром, в котором мир будет повернут к нему
своей «солнечной» стороной.

Жажда счастья и стремление к творчеству неразрывно свя-
заны с жаждой познания. Познание мира, в котором живет чело-
век, помогает ему устроить свою жизнь по законам разума и гар-
монии, что в результате должно служить залогом правильной,
гармоничной, разумной жизни. Недаром существует крылатое вы-
ражение, что «все несчастья проистекают по сути дела от непра-
вильных расчетов» (эти слова приписывают Б. Брехту, но они, ве-
роятно, вполне могли бы служить руководством к жизни и для
людей древних времен). На первый взгляд это утверждение кажет-
ся немного парадоксальным, но если попытаться быть непредвзято
строгим к самому себе и проанализировать неприятные ситуации,
в которые попадает человек, эта «максима» перестает казаться па-
радоксальной. Человек начинает опираться на принципы разумного
устройства своей жизни, ищет счастье в стабильности и предска-
зуемости, разумности и логичности своих поступков и поступков
окружающих его людей. Но человек не был бы самим собой, если
бы успокоился на этом. Противоречивость и парадоксальность –
вот его девиз.

Одно из проявлений этой противоречивости выражается в
том, что человек начинает тяготиться правильностью, разумностью
и логичностью своего положения, в нем разгорается жажда не-
предсказуемости, необычности, чего-то, что чарует и даже немно-
го озадачивает (как загадочна и сильна власть иррационального
над человеческой душой!). Человек ощущает себя свободным от
привычных рамок разумности и логичности. Казалось бы, какое
счастье, он обрел свободу!.. Недаром эти понятия – счастье и сво-
бода – часто идут рука об руку в поэтических и музыкальных про-
изведениях.

Но с трактовкой понятия свободы в связи с поисками сча-
стья не все так просто и однозначно, поскольку понятие свободы
также многозначно и многоцветно. И не всякая модификация сво-
боды может напрямую связываться с ощущением счастья. Подчас
наоборот: свобода может пугать, озадачивать и даже отталкивать,
что находит свое проявление в «бегстве от свободы» (см. [Фромм,



На свете счастье есть: размышления о понятии «счастье» и его месте
в жизни человека

37

1989]). Человек вновь готов отказаться от свободы (и главное –
ответственности) и опять целиком полагаться на узы спокойной
размеренной жизни в рамках устойчивой системы. Затем пройдет
время, устойчивость и надежность снова могут ему наскучить, и
он опять пойдет по новому кругу бесконечных поисков себя, своей
судьбы, своего предназначения, смысла своей жизни, иными сло-
вами – счастья.

Итак, мы видим некие «эмоциональные качели», в режиме
которых пребывают и ощущение счастья, и представления о сча-
стье. Сознание человека в осмыслении этого понятия движется по
амплитуде между противостоящими полюсами, которые кратко
могут быть обозначены следующим образом: удовольствие – долг;
свобода – необходимость; иррациональное, чудесное, сказочное –
разумное, упорядоченное, реальное, логичное. Этот ряд примеров
может быть продолжен до бесконечности, поскольку сам человек
бесконечен в проявлениях своей парадоксальности.

В частности, с позиций теории вероятностей понятие «сча-
стье» располагается на двух антиномичных полюсах: 1) случай-
ности («счастливый случай»), удачи, везения и 2) закономерности
(счастье как вознаграждение за упорный труд, терпение, мудрость,
разумный подход к своему положению в мире, умение налаживать
коммуникации и добиваться желаемой цели).

Представление о счастье может рассматриваться как проти-
востояние: а) реалистичного подхода, когда счастье выступает как
отчетливый комплекс позитивных характеристик (здоровье, бла-
гополучие, любовь ближних и т.п.) в противовес б) фантазии, ко-
гда счастье кажется загадочным, таинственным, до конца не арти-
кулированным феноменом.

Множество трактовок представлений о счастье могут распо-
лагаться между такими крайностями, как: а) чистое удовольствие,
чувственное наслаждение; б) возвышенное состояние духа, парение
над всеми мирскими удовольствиями. Это противостояние взглядов
на понимание счастья есть выражение противостояния позиций
профанного и сакрального. В схему такого противостояния логич-
но встраиваются следующие несовместимые позиции: а) счастье
потребителя благ, упоенного своими впечатлениями от множества
«приятных вещей»; б) счастье человека-творца, который в момент
вдохновения уподобляется Творцу Вселенной и ощущает неопи-



Ремезова И.И.

38

суемое удовлетворение от своей деятельности. Как сказано об
этом у Горичевой, «… в основании любого настоящего творчества
лежит какая-то удивительная влюбленность в тот мир (курсив
мой. – И.Р.), который внезапно распахивается перед тобой…» [Го-
ричева, Орлов, Секацкий, 2001, с. 158].

Если обратиться к этимологии слова «счастье», то на первый
план выступает следующая цепочка родственных слов: часть,
участь, участие, участок. С этой точки зрения счастливым можно
назвать того, кто обрел адекватную ему, его сущности «нишу»,
счастье может быть истолковано как обретение своего участка,
своей территории, своего личного пространства, своего дела, сво-
его места в социуме, в семье, в коллективе, в конечном итоге –
принятие своей участи. И именно готовность принять свою участь,
стать частью огромного, полного проблем и загадок мира может
приблизить нас к разгадке тайны, к ответу на вопрос о том, как
найти счастье. Но эта разгадка будет всегда неполной и неабсо-
лютной. Мы лишь прикоснемся к тайне, но не рискнем даже сде-
лать попытку полного и окончательного ее разоблачения. Мы
сможем уловить дуновение счастья в нашей способности возлю-
бить то, что нас окружает, что дает нам возможность быть. И это
будет уже не та эгоистичная любовь, которая посещала нас в мо-
лодости, опьяняла и лишала способности к трезвым суждениям.
Это будет бескорыстная и светлая любовь к тому, что живет во-
круг нас и во многом для нас, и в ней будет ощущаться некая за-
гадка, но при этом в ней не будет ничего искусственного, наду-
манного. Это будет самое простое волшебство, сказка наяву.

Интересную трактовку понятия счастья можно обнаружить у
Г.С. Померанца. Опираясь также на этимологию слова, он, однако,
выводит из нее иной, на первый взгляд непривычный, смысл: «Но
есть глубинный смысл, заложенный в самом слове…: со-частье,
собор всех частей, целостность бытия, в противоположность уча-
сти, у-части, затиснутости в какую-то часть жизни, как в каземат.
Счастье – чувство целостности, полноты бытия» [Померанц, 2004,
с. 50]. На первый взгляд кажется парадоксальным и антиномич-
ным сочетание принятия своей участи, своих границ с ощущением
безграничности, бесконечности жизни. Но по сути эти два модуса
представления о счастье гармонически сочетаются и смыкаются в
единстве.



На свете счастье есть: размышления о понятии «счастье» и его месте
в жизни человека

39

Полнота (исполнение) жизни, как уже было упомянуто, мо-
жет быть обеспечена разными путями. Но очевидно, что, когда в
ходе проживания своей участи человек занят «собиранием» раз-
личных видов удовольствий и наслаждений, «нанизывая» их на
свое бытие как бусины на нить, это не приносит ему ощущения
подлинной полноты жизни. Это псевдополнота эгоистической
замкнутости, зацикленности на «себе любимом». Прочное и не-
поддельное чувство полноты может возникнуть как результат забо-
ты о ближнем, приносящей ощутимые плоды (спасение от тяжелой
болезни, решение сложных житейских проблем и т.п.), а иногда и не
явно ощутимые. Само по себе осознание того, что удалось выпол-
нить задуманное, приносит ни с чем не сравнимые радость и удов-
летворение.

Заключение

Итак, счастье есть состояние души, которое переживается
эмоционально и при этом оценивается рассудочно. Мы видим ши-
рокий спектр состояний сознания, на одном полюсе которого –
чистая эмоция, аффект, ликование, упоение сознания всем, что его
окружает (когда мир кажется особенно прекрасным). На другом
полюсе – трезвый взгляд рассудка и его порыв дать оценку ситуа-
ции и вынести свой вердикт: какова цена этому ликованию, можно
ли полагать, что это подлинное счастье, или, быть может, это жал-
кий симулякр, который пытается выдать себя за нетленную цен-
ность? Разумеется, этот вердикт напрямую зависит от базовых
нравственных установок сознания, от тех ценностей, которые оно
признает, и от тех идеалов, которыми оно руководствуется. Но в
этом процессе проверки и оценки счастья на подлинность начина-
ют участвовать и другие способности души, например, способ-
ность воображения, которая будет строить фантастические воз-
душные замки и рисовать причудливые картины, способные ока-
зывать на рассудок чарующее воздействие и нивелировать его
строгий взгляд. Пускаясь в путешествие в царство грез, фантазий и
сказочных сюжетов, сознание словно перерождается и обретает
новое качество, новую характеристику, которая дает ему право на-
зываться «счастливым сознанием» (этот термин представляется
мне неким противовесом гегелевскому «несчастному сознанию»



Ремезова И.И.

40

(см. [Валь, 2006])1). Сказка наяву, в которую перемещается взгляд
«счастливого сознания», дает широкий простор для порождения
волшебства, чуда, того, что вообще-то не наблюдается в реальной
жизни, но «счастливое сознание» начинает надеяться и верить в
то, что чудо может иногда случаться.

Понятие счастливого сознания, на мой взгляд, сродни поня-
тию «счастливый характер». Обладатели такого бесценного дара
выдают себя с первого взгляда (их собственного взгляда), который
излучает такой невероятный свет, что все вокруг светлеет. Кажет-
ся, что этим людям счастье на роду написано, они просто не спо-
собны быть несчастными, поскольку несут в себе огромный заряд
любви к миру и к окружающим людям. В их окружении, как пра-
вило, не бывает плохих людей. А вполне возможно, что те люди,
которые потенциально могли бы поступить плохо (обидеть, оскор-
бить, подвести кого-то), попадая в «магнитное поле» любви, выяв-
ляют свои лучшие качества и не представляют себе, что могли бы
быть другими. Из всего этого можно сделать вывод о том, что сча-
стье заразительно.

Размышляя о том, в чем причина безграничной многознач-
ности понятия «счастье», можно найти объяснение этого феномена

1 Как известно, в философской системе Гегеля термин «несчастное
сознание» выражает этап развития Абсолютного Духа, а также индивидуального
сознания, когда оно приходит к осознанию своей смертности и выводу о смерти
Бога. Как замечает А. Секацкий, «главная беда несчастного сознания заключается
в том, что оно не способно на забвение печального опыта – опыта смертности,
опыта поражения и опыта предыдущих неисполненных обещаний. А поскольку
счастье есть самозабвенное доверие бытию и ничем иным оно не может быть, то
невозможность современного мыслящего человека обрести счастье как раз в том
и состоит, что это самозабвенное доверие недостоверно для нас самих. Бытие
неоднократно обманывало нас. <…> В той мере, в какой мы все равно являемся
носителями несчастного сознания, счастье оказывается для нас заведомо
недоступным» [Горичева, Орлов, Секацкий, 2001, с. 127]. Казалось бы, все
предельно ясно и можно закрывать дискуссию. Но сознание упорно ищет новые
стратегии обретения счастья и готово ради этого испытать некое чудесное
превращение, преобразование, прибегнув к помощи уже упомянутой способности
воображения. Эта способность дает сознанию шанс перейти из разряда
«несчастного» в разряд «счастливого», которое вопреки всем аргументам
реальности вновь готово выразить бытию «самозабвенное» и неоглядное доверие,
сочинить своего рода сказку.



На свете счастье есть: размышления о понятии «счастье» и его месте
в жизни человека

41

в многозначности и многогранности самой жизни и в многомерно-
сти человека. Как полагает В.И. Самохвалова, человеку «как суще-
ству многогранному и развивающемуся в своей полиинтенцио-
нальности – для жизни недостаточно постоянного внутреннего
равновесия: ему необходимо движение творческого изменения,
ибо изменчив и сам мир» [Самохвалова, 2009, с. 92].

В качестве резюме хотелось бы привести выдержку из пас-
хального поздравления патриарха Кирилла, произнесенного им в
храме Христа Спасителя, в котором он пожелал всем людям ду-
ховного благополучия, которое «на простом человеческом языке
называется счастьем».

Список литературы

Валь Ж. Несчастное сознание в философии Гегеля : пер. с фр. – Санкт-Петербург  :
Владимир Даль, 2006. – 334 с.

Горичева Т., Орлов Д., Секацкий А. От Эдипа к Нарциссу. Беседы. – Санкт-
Петербург : Алетейя, 2001. – 224 с.

Миркина З.А. Избранные эссе. Пушкин, Достоевский, Цветаева. – Москва : Мо-
дерн, 2008. – 296 с.

Померанц Г.С. Подлинное и призрачное счастье // Померанц Г., Миркина З.
В тени Вавилонской башни. – Москва : РОССПЭН, 2004. – С. 42–55.

Пушкин А.С. Пора, мой друг, пора… // Пушкин А.С. Собрание сочинений : в 10 т. –
Москва : Художественная литература, 1974. – Т. 2. – С. 315.

Самохвалова В.И. К пониманию человека в его человеческой идентичности //
Полигнозис. – 2009. – № 2. – С. 89–102.

Соловьев В.С. «Неподвижно лишь солнце любви…». Стихотворения. Проза.
Письма. Воспоминания современников. – Москва : Московский рабочий,
1990. – 443 с.

Фромм Э. Бегство от свободы / пер. с англ., общ. ред. и послесловие
П.С. Гуревича. – Москва : Прогресс, 1989. – 272 с.

Холл Э. Счастье по Аристотелю. Как античная философия может изменить вашу
жизнь. – Москва : Альпина нон-фикшн, 2019. – 298 с.

Янг Дж. И. Одиночество, депрессия и когнитивная терапия: теория и ее примене-
ние // Лабиринты одиночества / пер. с англ., сост., общ. ред. и предисловие
Н.Е. Покровского. – Москва : Прогресс, 1989. – С. 552–593.



Ремезова И.И.

References

Val, Zh. (2006). Neschastnoe soznanie v filosofii Gegelya [Unhappy Consciousness in
Hegel's Philosophy]. Saint-Petersburg : Vladimir Dal.

Goricheva, T., Orlov, D., Sekackij, A. (2001). Ot Edipa k Narcissu. Besedy [From
Oedipus to Narcissus. Conversations]. Saint-Petersburg : Aletejya.

Mirkina, Z.A. (2008). Izbrannye esse. Pushkin, Dostoevskij, Cvetaeva [Selected essays.
Pushkin, Dostoevsky, Tsvetaeva]. Moscow : Modern.

Pomeranc, G.S. (2004). Podlinnoe i prizrachnoe schaste [Genuine and illusory happi-
ness]. In: Pomeranc, G., Mirkina, Z. V teni Vavilonskoj bashni [In the shadow of the
Tower of Babel] (рр. 42–55). Moscow : ROSSPEN.

Pushkin, A.S. (1974). Pora, moj drug, pora… [It's time, my friend, it's time...]. In:
Pushkin, A.S. (1974). Sobranie sochinenij [Collected works] (pp. 315). Vol. 2. Mos-
cow : Hudozhestvennaya literatura.

Samohvalova, V.I. (2009). K ponimaniyu cheloveka v ego chelovecheskoj identichnosti
[To the understanding of man in his human identity]. In: Polignozis, 2, 89–102.

Solovev, V.S. (1990). «Nepodvizhno lish solnce lyubvi…». Stihotvoreniya. Proza.
Pisma. Vospominaniya sovremennikov [«Only the sun of love is motionless...». Po-
ems. Prose. Letters. Memoirs of contemporaries]. Moscow : Moskovskij rabochij.

Fromm, E. (1989). Begstvo ot svobody [Flight from freedom]. Moscow : Progress.
Holl, E. (2019). Schaste po Aristotelyu. Kak antichnaya filosofiya mozhet izmenit vashu

zhizn [Happiness according to Aristotle. How Ancient Philosophy can Change Your
Life]. Moscow : Alpina non-fikshn.

Yang, Dzh.I. (1989). Odinochestvo, depressiya i kognitivnaya terapiya: teoriya i ee
primenenie [Loneliness, depression and cognitive therapy: theory and its applica-
tion]. In: Labirinty odinochestva [Labyrinths of loneliness] (552–593). Moscow :
Progress.




