
Российская академия наук 
Институт научной информации 

по общественным наукам 

ЧЧЕЕЛЛООВВЕЕКК::  
ООББРРААЗЗ  ИИ  ССУУЩЩННООССТТЬЬ..  

ГГУУММААННИИТТААРРННЫЫЕЕ  ААССППЕЕККТТЫЫ  

НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ  
Издается с 1990 года 
Выходит 4 раза в год 

 
№ 2 (37) 

2019 
 

В номере: 
 

Тема номера: Семантика русскости 
Рассматривается вопрос о 

содержательном наполнении номинаций 
«русский» / «российский» в аспекте 
междисциплинарности. Исследуются 
культурологическая и религиозная осно-
вы самоидентификации россиян, ценно-
стные трансформации в образе России, 
исторический аспект формирования 
концепта «русскость». 

 



Учредитель 
Институт научной информации по общественным наукам РАН, 
Центр гуманитарных научно-информационных исследований 

ИНИОН РАН 
 

Редакция 
Главный редактор: Л.В. Скворцов – д-р филос. наук 
Заместители главного редактора: Л.Р. Комалова – д-р филол. 

наук, Г.В. Хлебников – канд. филос. наук  
Ответственный секретарь: С.С. Сергеев 
Редакционная коллегия: Т.Н. Красавченко – д-р филол. наук; 

А.В. Нагорная – д-р филол. наук; Н.Т. Пахсарьян – д-р филол. 
наук; Э.Б. Яковлева – д-р филол. наук; Р.С. Гранин – канд. фи-
лос. наук; О.В. Кулешова – канд. филол. наук; Е.А. Цурганова – 
канд. филол. наук. 

Редакционный совет: В.З. Демьянков – д-р филол. наук (Россия, 
Москва); Х.В. Дзуцев – д-р соц. наук (Россия, Владикавказ); 
В.Н. Желязкова – д-р филологии (Болгария, София); 
И.В. Кангро – д-р филологии (Латвия, Рига); В.Е. Лепский – 
д-р психолог. наук (Россия, Москва); С.И. Масалова – д-р фи-
лос. наук (Россия, Ростов-на-Дону); А.Е. Махов – д-р филол. 
наук (Россия, Москва); Е.М. Миронеско-Белова – д-р фило-
логии (Испания, Гранада); Л.И. Мозговой – д-р филос. наук 
(Украина, Славянск); Р.К. Потапова – д-р филол. наук (Россия, 
Москва); В.В. Потапов – д-р филол. наук (Россия, Москва); 
П.-Л. Талавера-Ибарра – д-р филологии (США, Остин); 
А.М. Гагинский – канд. филос. наук (Россия, Москва); 
М.Ю. Коноваленко – канд. психолог. наук (Россия, Москва); 
О.А. Матвейчев – канд. филос. наук (Россия, Москва); 
Чж. Цзыли – канд. пед. наук (Китай, Шанхай). 

Ответственный редактор номера: Л.Р. Комалова – д-р филол. 
наук, Д.Д. Трегубова – канд. истор. наук. 

 
  

Журнал «Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты»
включен в Российский индекс научного цитирования (РИНЦ) 

 
DOI: 10.31249/chel/2019.02.00  
ISSN 1728-9319 

 
© «Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты», журнал, 2019 

© ФГБУН «Институт научной информации по общественным наукам
Российской академии наук», 2019 



Russian Academy of Sciences 
Institute of Scientific Information 

for Social Sciences 

HHUUMMAANN  BBEEIINNGG::  
IIMMAAGGEE  AANNDD  EESSSSEENNCCEE..  

HHUUMMAANNIITTAARRIIAANN  AASSPPEECCTTSS  

SCHOLARLY JOURNAL  
Published since 1990 

4 issues per year 
 

№ 2 (37) 
2019 

 
In the issue: 

 

Theme of the issue: Semantics of 
Russianness 

The papers in the issue explore the 
notion of Russianness include in the con-
tent of substantives «Russkiy» / «Rossiy-
sky» within the framework of multidimen-
sional research. The authors discuss 
cultural and religious basis of Russians’ 
self-identification, transformations of 
values in the image of Russia, historical 
aspect in the notion of Russianness 
elaboration. 



 
Содержание 

 

 

4

Founder 
Institute of Scientific Information for Social Sciences of the Russian 

Academy of Sciences, Centre of Humanitarian Scientific  
and Informational Researches  

Editorials 
Editor-in-chief: Lev Skvortsov – DSn in Philosophy 
Deputy editors-in-chief: Liliya Komalova – DSn in Philology; Georgiy 

Khlebnikov – PhD in Philosophy 
Executive secretary: Sergey Sergeev 
Editorial board: Tatiana Krasavchenko – DSn in Philology; Alexandra 

Nagornaya – DSn in Philology; Nataliya Pakhsariyan – DSn in Phi-
lology; Emma Jakovleva – DSn in Philology; Roman Granin – PhD 
in Philosophy; Olga Kuleshova – PhD in Philology; Elena Tsur-
ganova – PhD in Philology 

International advisory board: Valery Demiankov – DSn in Philology 
(Russia, Moscow); Hassan Dzutsev – DSn in Sociology (Russia, 
Vladikavkaz); Veselka Zhelyazkova – PhD in Philology (Bulgaria, 
Sofia); Ilze Kangro – PhD in Philology (Latvia, Riga); Vladimir 
Lepsky – DSn in Psychology (Russia, Moscow); Svetlana Masalova –
DSn in Philosophy (Russia, Rostov-on-Don); Aleksandr Makhov –
DSn in Philology (Russia, Moscow); Elena Mironesko-Bielova –
PhD in Philology (Spain, Granada); Leonid Mozgovoj – DSn in 
Philosophy (Ukraine, Slavyansk); Rodmonga Potapova – DSn in 
Philology (Russia, Moscow); Vsevolod Potapov – DSn in Philology 
(Russia, Moscow); Pablo-Leonardo Talavera Ibarra – PhD in Phi-
losophy (USA, Austin); Alexej Gaginsky – PhD in Philosophy (Rus-
sia, Moscow); Marina Konovalenko – PhD in Psycology (Russia, 
Moscow); Oleg Matveichev – PhD in Philosophy (Russia, Mos-
cow); Zhang Zi-Li – PhD in Pedagogical Science (China, Shanghai)

Issue editors: Liliya Komalova – DSn in Philology, Dinara Tregubova –
PhD in History 

 
 

Journal «Human Being: Image and Essence. Humanitarian Aspects»
is indexed in the Russian Science Citation Index 

DOI: 10.31249/chel/2019.02.00 
ISSN 1728-9319  

© «Human Being: Image and Essence. Humanitarian Aspects», 
journal, 2019

© FSBIS «Institute of Scientific Information for Social Sciences
of the Russian Academy of Sciences», 2019



 
Содержание 

 

 

5

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
 
Русские образы в мировой художественной литературе ............ 9 
 
Тирген П. Преемственность искусств, или Чудо русской 
литературы. Часть 2 ......................................................................... 9 

Огнева Е.А. Художественный формат концепта РУССКОСТЬ  
как когнитивной доминанты в трилогии А. Толстого  
«Хождение по мукам» .................................................................... 30 

Жеребин А.И., Соколова Е.В. Петербург как зеркало смыслов  
в рассказе Франца Кафки «Приговор».......................................... 45 

 
Русская ментальность в языке и речи ......................................... 61 
 
Голощапова Т.И., Курьянова И.В. Функционирование языка – 
зеркало нации .................................................................................. 61 

Дурст-Андерсен П.В. Отражение социетальной логики в 
использовании формы императива носителями русской 
лингвокультуры............................................................................... 73 

Колмогорова А.В. Персонаж славянского героического эпоса 
«богатырь» как продуктивная идеологема русского 
патриотического дискурса XIX–XX вв. ........................................ 98 

Пищальникова В.А. Психологически актуальное содержание 
вежливости в картине мира российских студентов ................... 120 

Галяшина Е.И. Семантика «взятки»  в русской языковой 
ментальности ................................................................................. 131 

 



 
Содержание 

 

 

6

Современные представления о русском и российском........... 152 
 
Мельник С.В. «Национальный вопрос»   
в межрелигиозном диалоге .......................................................... 152 

Ядова М.А. Антиномия «российское (русское) / западное»  
в представлениях постсоветской молодежи ............................... 170 

 
Рецензия ........................................................................................... 181 
 
Потапов В.В. Рецензия на монографию: Шмюккер-Брелоер М. 
Эсхатологические апокрифы в рукописной традиции:   
Редакция. Исследование. Иконографические параллели,.......... 181 

 



 
Contents 

 

 

7

 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONTENTS 
 
 

Russian images in fiction ..................................................................... 9 
 

Thiergen P. Translatio artium oder Das Wunder der russischen  
Literatur. Teil 2 ................................................................................... 9 

Ogneva E.A. The literary format of the concept RUSIANNESS  
as a cognitive dominant in A. Tolstoy’s trilogy «The Road  
to Calvary»........................................................................................ 30 

Zherebin A.I., Sokolova E.V. Saint-Petersburg as a semantic lens  
in Kafka’s story «The Judgment» («Das Urteil») ............................. 45 

 
Russian mentality explicated in language and speech .................... 61 

 
Goloshchapova T.I., Kuryanova I.V. Language functioning  

is mirror of the nation........................................................................ 61 
Durst-Andersen P.V. The Russian imperative as a mirror  

of societal logic ................................................................................. 73 
Коlmogorovа А.V. Bylina’s hero bogatyr’ as a productive  

ideological concept of Russian patriotic discourse  
of the 19 th–20 th centuries ................................................................. 98 

Pishchalnikova V.A. Psychologically relevant content  
of politeness in the picture of the world of Russian students.......... 120 

Galyashina E.I. Semantics of «bribery» in the Russian  
language mentality .......................................................................... 131 

 



 
Contents 

 

 

8

Contemporary notions of ethnic and state Russianness ............... 152 
 

Melnik S.V. Ethnicity and interreligious dialogue.............................. 152 
Yadova M.A. The antinomy «Russian / Western»  

in the representations of post-Soviet youth..................................... 170 
 

Reviews.............................................................................................. 181 
 

Potapov V.V. Review of the monograthy of «Schmücker-
Breloer M. Eschatologische Apokryphen in der russischen  
handschriftlichen Tradition: Edition. Untersuchung.  
Ikonographische Parallelen» ........................................................... 181 

 



Преемственность искусств, 
или Чудо русской литературы. Часть 2 

 

 

9

РУССКИЕ ОБРАЗЫ В МИРОВОЙ  
ХУДОЖЕСТВЕННОЙ ЛИТЕРАТУРЕ 

УДК: 821.161.1 
 
 
 
 
 
 

Тирген П. 

ПРЕЕМСТВЕННОСТЬ ИСКУССТВ,  
ИЛИ ЧУДО РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ. ЧАСТЬ 21,2 

Кафедра славянской филологии 
Университет Бамберг (Бавария), Германия 

 
Аннотация. Русская литература во времена Петра Великого вступает в пе-

риод смены эпох и одновременного формирования собственной поэзии барокко 
при кардинальных изменениях истории западноевропейской литературы. В этом 
процессе можно наблюдать осознанную преемственность старых образцов мыш-
ления относительно преемственности власти «translatio imperii» и преемственно-
сти искусств «translatio artium». При этом модель «подражание» мгновенно пре-
образуется в модель «оригинальное чудо» огромнейших масштабов. Ни одна 
другая мировая литература с такой быстротой, глубиной исследования и поэтиче-
ской выразительностью не ставила вечные фундаментальные вопросы образа и 
природы человека, как русская литература в период своего классического разви-
тия. Даже сегодня произведения русской литературы по-прежнему являются 
своеобразным компендиумом вопросов по отношению «определения места чело-
века» в плоскости трагического и комического. В конечном счете только много-
кратно перечитывая текст, можно все это досконально осмыслить. 

Ключевые слова: преемственность искусств; образ и образование; стагна-
ция и движение; «определение места человека»; роль читателя. 

Поступила: 29.03.2018                      Принята к печати: 04.05.2018 
 

                                           
1 © Peter Thiergen, 2019. 
2 Первая часть статьи (Часть 1) опубликована в «Человек: Образ и сущ-

ность. Гуманитарные аспекты». – М.: ИНИОН РАН, 2018. – № 3 (34). – С. 72–87. 



 
Тирген П. 

 

 

10

Thiergen Peter 
Translatio artium oder Das Wunder der russischen Literatur. Teil 2 

Ehemaliger Lehrstuhl für Slavische Philologie, 
Universität Bamberg, Deutschland 

 
Abstract. Die russische Literatur tritt mit Peter d. Gr. und der zeitgleichen For-

mierung einer eigenen Barockdichtung in den Epochenwechsel der westeuropäischen 
Literaturgeschichte ein. In diesem Prozess ist eine bewusste Übernahme der alten 
Denkmuster «translatio imperii» (преемство власти) und «translatio artium» (преем-
ство искусств) zu beobachten. Dabei wandelt sich in kürzester Zeit das «подражание» – 
Modell in ein Originalitätswunder größter Maßstäbe. Keine andere Weltliteratur hat in 
solcher Rasanz, auslotender Tiefe und poetischer Suggestivität die ewigen Grundfragen 
nach Bild und Wesen des Menschen gestellt wie die russische Klassik. Ihre Werke sind 
auch heute noch ein einzigartiges Fragekompendium nach der «Bestimmung des Men-
schen» zwischen Tragik und Komik. Letztlich kann ihnen nur der «Wieder-Leser» ge-
recht werden. 

Schlüsselwörter: Translatio artium; Bild und Bildung; Stagnation und Bewe-
gung; die «Bestimmung des Menschen»; die Rolle des Lesers. 

Received: 29.03.2018           Accepted: 04.05.2018 
 
 

IV. Erziehung und Bildung 
 
Lidija Sazonova hält fest, Peter d. Gr. selber sei, ebenso wie ein 

Kantemir, Lomonosov oder Trediakovskij, in einer «neuen Kulturschu-
le erzogen worden» (воспитывались [Сазoнова, 2006, с. 702]). Was 
aber ist Erziehung? Das deutsche Wort «(er)ziehen» signalisiert so et-
was wie Eingreifen und Regulieren, schlimmstenfalls ein Zerren oder 
sogar Dressieren. Das Wortfeld «Zucht / züchten / züchtigen» ist ety-
mologisch mit «ziehen» verwandt. Ein ungehorsames Kind ist «unge-
zogen», weil der Erziehungsvollzug missglückt ist. Es hat zu wenig 
«Edukation» bekommen (latein. educare = herausführen, aufziehen). 
«Erziehung» gibt eine Richtungsbestimmung vor, die ein «Führer» (dux / 
вождь) vornimmt. Kinder werden gleichsam zu «Produkten». 

Das russische «воспитать» transportiert andere Bedeutungen, 
nämlich die Vorstellung des Nährens und der (Selbst)Entfaltung von 
Anlagen. Vereinfacht gesagt: Der deutsche «Zögling» ist einer eher 
männlichen Präskription (des animus) ausgesetzt, der russische «вос-
питанник» oder «питомец» einer eher weiblichen Fürsorge (einer  
alma mater). Vielleicht stehen hinter dieser Metaphern- und Bedeu-



Преемственность искусств, 
или Чудо русской литературы. Часть 2 

 

 

11

tungsdifferenz verschiedene Menschenbilder. Die Differenz ist in dieser 
Prägnanz allerdings nicht schon in frühen Sprachstufen wahrnehmbar. 

Es gibt aber auch eine russisch-deutsche Parallele, nämlich das 
Begriffsfeld «образование – Bildung». Bildung ist ein Erziehungser-
gebnis und eine Folge von Selbstvervollkommnung (самосовершенст-
вование). Sie vereint extrinsische und intrinsische Motivationen und 
benennt sowohl einen Zustand wie ein prozessuales Geschehen weit 
über utilitaristische Zwecke hinaus. Ausbildung steht neben Einbil-
dungskraft als Vorstellungsvermögen. Der Gebildete soll ein Abbild 
humanistischer Leitbilder sein, welche «Kopf, Herz und Hand» (Pesta-
lozzi) zu einer ganzheitlichen Haltungs- und Handlungseinheit ver-
schmelzen. Das russische Wort образование in der Bedeutung von Bil-
dung ist (nach Unbegaun oder Vasmer) eine jüngere Lehnprägung aus 
dem Deutschen. Die meisten anderen Kultursprachen haben für die 
deutsch-russische Wortschöpfung «Bildung» kein Äquivalent. 

Eine Grundmaxime der russischen Literatur lautet: «поэт мыс-
лит образами – der Dichter denkt in Bildern». «Oбраз» hat ein Bedeu-
tungsspektrum von Bild / Ikone und Darstellung über Typus und Idee 
bis hin zu ‚Art und Weise‘ (таким образом). Etwas ist «вообразимо» 
oder «невообразимо». Anschauung und Abstraktion sollen sich ergän-
zend verstärken. Der Dichter wird mit seinen poetischen ‚Bildern‘ zu 
einem geistig-seelisch-ästhetischen ‚Bildner‘1. Sein «anschauendes 
Denken» beruht auf ganzheitlicher Wahrnehmung (= Aisthesis) und er 
hat sowohl Intellekt als auch Herzensbildung und konkrete Lebenstüch-
tigkeit im Auge. 

Ende des 17. Jahrhunderts, in den Jahren 1697–1698, hatte  
Peter d. Gr. die erste Europareise eines russischen Selbstherrschers un-
ternommen. Mit der forcierten Westorientierung des Zaren, den Puškin 
einen «unablässigen Arbeiter» (на троне вечный был работник) und 
Belinskij einen «учитель и просветитель» nannte, erhielt die Erzie-
hungs- und Bildungsfrage für Russland eine immer drängendere Bedeu-
tung. Bis weit in das 19. Jahrhundert hinein (und später in der Sowjet-
zeit) fand die Aufklärungsmaxime «ученье свет, а неученье тьмa» 
Zustimmung, auch wenn die russische Praxis häufig anders aussah. 
Gončarovs «Сон Обломова», der die Maxime zitiert, hat diese Praxis 
eindrucksvoll beschrieben. Sie ist meilenweit von vita activa und dem 
Ideal der Selbsterziehung entfernt. Belinskij schrieb Peter d. Gr. aus-
                                           

1 Vgl. [Thiergen, 2013, S. 199–217]. 



 
Тирген П. 

 

 

12

drücklich die Energie des «самовоспитание» zu [Белинский, 1955, 
Т. 8, с. 385]1. 

Während ‚Erziehungsratgeber‘ des altrussischen Schrifttums 
(Домострой u.a.) eine starke sakrale Prägung hatten, erhalten jetzt sä-
kulare Bildungsprogramme ein immer größeres Gewicht. Antioch 
Kantemir (1708–1744), russischer Botschafter in London und Paris, 
orientiert sich in seiner Lehrschrift «O воспитании» u.a. am römischen 
Ideal der «virtus» (добродетель) und ihrer «exempla» (добрые при-
меры), die auch Weltoffenheit vermitteln müssten2. Ganz ähnlich ar-
gumentierte später Ekaterina Daškova (1743–1810). Diese Weltoffen-
heit zeigte sich alsbald in Auslandsaufenthalten zahlreicher russischer 
Autoren, die Bildungsreisen unternahmen, in Europa studierten und 
bisweilen viele Jahre lang dort ihren Wohnsitz nahmen (Žukovskij, 
Gogol´, Turgenev…). Die sog. Bildungsbiographie des Einzelnen wur-
de immer wichtiger. Dem entsprach, dass in der Literaturtheorie zum 
alten Werkzentrismus (= De arte poetica) ein neuer Autorzentrismus 
trat (= De poeta; vgl. Karamzins «Что нужно автору?» oder 
M. Cheraskovs «Поэт»). Das hing mit dem aufkommenden Genie- und 
Originalitätsdenken und dem Gefühlskult in Sentimentalismus und 
Romantik zusammen (vgl. schon die Diskussionen um W. Duff und 
E. Young). Ebenso mit den Selbstanalysekonzepten der Freimaurer 
(gn�thi seauton / познание самого себя) und mit der allmählich 
wachsenden Rolle von Frauen in Literatur und Wissenschaft. Auf die 
spannende Frage nach dem Einfluss des Bürgertums (das es im Westen, 
aber kaum in Russland gab), sei hier nicht eingegangen. 

Erziehungsintention und Originalitätsanspruch können leicht zu 
antagonistischen Spannungen führen, müssen sich aber auch nicht aus-
schließen. Gerade große Autoren waren häufig so souverän, Prägung 
durch Schüler-Lehrer-Relationen anzuerkennen. Ex nihilo nihil fit – из 
ничего ничего не получится. Gogol´ bemerkte in einer Abhandlung 
über das «Wesen» (существо) der russischen Literatur, diese sei «von 
Dichtern aller Jahrhunderte und Nationen» (поэтами всех веков и на-
ций) bzw. «von den Literaturen aller Völker erzogen worden» (поэзия 
наша <…> воспитывалась литературами всех народов) [Гоголь, 
1952, Т. 8, с. 391, 407]. Dostoevskij bekannte, er habe Schiller «aus-

                                           
1 Zu Problemen der russischen Bildungsgeschichte mit Bezug auf die Literatur 

vgl. [Rothe, 2009, S. 43–102], sowie [Preuß, 2013]. 
2 Vgl. [Кантемир, 1956, с. 157–172]. 



Преемственность искусств, 
или Чудо русской литературы. Часть 2 

 

 

13

wendig gelernt», ja «wir alle sind an ihm erzogen worden» (мы воспи-
тались на нем, он нам родной) [Достоевский, 1979, Т. 19, с. 17]. 
Turgenev nannte Deutschland sein «zweites Vaterland» (второе отече-
ство), und Thomas Mann schrieb, Turgenev sei «seiner geistigen  
Erziehung nach ein Deutscher» und dabei vor allem ein «Schüler  
Goethe´s» und «Repräsentant der Goethe´schen Bildungswelt» gewe-
sen [Mann, 1983, S. 506]. Die russische Übersetzung hierzu tut sich 
schwer, das deutsche Wort «Bildung», das Thomas Mann einen «spezi-
fisch deutschen Begriff» nennt, adäquat wiederzugeben. Die Übersetzerin 
verwendet umschreibende Wörter wie «знание» und «просвещен-
ность»1. 

Dass Dichter, gleich welcher Literatur, von Vorbildern und Ein-
wirkungen jeder Art ‚erzogen‘ werden, ist eine Binsenweisheit, aber 
zugleich eine Illustration der translatio-artium-Tradition. Zahlreiche 
weitere Belege zu ‚Erziehungs‘–Bekenntnissen russischer Autoren 
könnten hinzugefügt werden. Dabei sollten allerdings bloß äußere 
(Fremd)Prägungen (wie Nachahmung, Epigonentum als «прививка» 
oder Eklektizismus) von organischer innerer (Selbst)Bildung unter-
schieden werden. Rezeption und Antizipation sind Korrelate. Dichter 
von Rang entwickeln eine Art Wesensverwandtschaft zumeist durch 
symbiotische Nähe, manchmal aber auch Strukturverwandtschaft durch 
heftigste Gegenpositionen. Beides kann wahren Schaffensenthusiasmus 
auslösen. Belinskij lehnte den bloß «äußeren Europäismus» (внешний 
европеизм) der russischen Kultur strikt ab, war aber ein ebenso begeis-
terter Verkünder einer russisch-europäischen Geistesnähe als einer Art 
Zwillingsformation. 

Zu seinen prägnantesten Formulierungen gehören Sätze wie 
«Все человеческое есть европейское, и все европейское – челове-
ческое» bzw. «человечество выше всякого народа» [Белинский, 
1954, Т. 5, с. 105, 231]. Mit bekenntnishafter Emphase postulierte er: 
«хотим быть русскими в европейском духе» und konstatierte voller 
Zuversicht: 

что не только будем, но уже и становимся европейскими 
русскими и русскими европейцами 

dass wir nicht nur künftig, sondern jetzt schon europäische Rus-
sen und russische Europäer werden. 

                                           
1 Vgl. [Манн, 2015, с. 465]. 



 
Тирген П. 

 

 

14

Die Russen dürften zwar «Schüler» (ученики) Europas sein, nie-
mals aber «Eiferer des Europäismus» [Белинский, 1954, Т. 5, с. 144]. 

Wir wissen natürlich, dass solche Bekenntnisse zum «europäi-
schen Haus» nicht überall Beifall fanden. Nikolaj Ja. Danilevskij 
(1822–1885) hat in seiner Kulturtypenlehre mit dem Titel «Россия и 
Европа» (ca. 1870) in scharfer Diktion zurückgewiesen, dass die euro-
päische Kultur eine normative, allgemeingültige Stufe der Mensch-
heitsgeschichte darstelle. Das seit Peter d. Gr. grassierende «Europage-
tue» (европейничанье) sei wie eine «Pest für das russische Volkstum». 
Der späte Dostoevskij stand dieser Kritik mit Sympathie gegenüber und 
meinte im «Дневник писателя» 1876, das russische «Fenster nach Eu-
ropa» habe ausgedient [Достоевский, 1981, Т. 23, с. 39]1. Vladimir 
Solov´ev und die Symbolisten werden dann die Denkfigur «ex oriente 
lux» (с востока идет свет) übernehmen und gar ein «skythisches Russ-
land» als neue Möglichkeit ins Auge fassen. Später kommen die geo- 
und kulturpolitischen Theorien des Eurasiertums (евразийство) hinzu2. 

Projektionen sind das eine, die empirischen Befunde das andere. 
Die literarische Praxis Russlands bestätigt die große Entwicklungslinie 
der europäischen translatio-artium-Bewegung, welche kulturelle Sym-
biose und künstlerische Synergie ermöglicht. Trotz allen Meinungs-
streites der Ideologien dominiert ein integrativer Grundzug russisch-
europäischer Kulturwerte, die ihre Fundamente sowohl im Idealismus 
der humanitas als auch im skeptischen Denken eines anthropologischen 
Realismus haben. Belinskijs Theorie der «поэзия реальная» besagt, im 
Zentrum der Literatur solle «der Mensch» (человек) stehen und die 
Darstellung des «wirklichen Lebens, wie es ist» (действительная 
жизнь, как она есть)3. Literarische Figuren sollen für den Leser «be-
kannte Unbekannte» sein, die die «ganze Welt» (целый мир) abbilden 
[Белинский, 1953, Т. 1, с. 296]. Seit dem alten Griechenland besteht 
Europas Literatur im Zusammenfügen von Realität und Idealität. Die 
Diagnose «wie die Welt ist» kollidiert mit dem Postulat «wie die Welt 
sein sollte». Dieser an sich triviale Befund gehört zur Kontinuität des 
translatio-Denkens, weshalb auch Belinskij der Überzeugung ist, dass 
                                           

1 Vgl. dazu [Thiergen, 1998, S. 50–80], vor allem S. 69. Zu N. Ja. Danilevskij 
siehe die Ausgabe von [Данилевский, 1995]. 

2 Zu orientalisierenden Einflüssen in Russland vgl. die immer noch lesenswerte 
Darstellung von [Sarkisyanz, 1955]. 

3 Vgl. u.a. Belinskijs berühmte Gogol´ – Rezension aus dem Jahre 1835 
[Белинский, 1953, Т. 1, с. 259–307]. 



Преемственность искусств, 
или Чудо русской литературы. Часть 2 

 

 

15

«der menschliche Geist in seiner Entwicklung keine Sprünge macht» 
(Дух человеческий в своем развитии не делает скачков) 
[Белинский, 1955, Т. 6, с. 100]. Das evolutionäre Prinzip ist stärker als 
das revolutionäre. Zu Nietzsches geistiger Evolution gehört das  
Bekenntnis in der «Götzendämmerung», Dostoevskij sei der «einzige 
Psychologe» gewesen, «von dem ich etwas zu lernen hatte». 

 
 

V. «Nichts ist ungeheurer als der Mensch» 
 
Um ein Bewunderer der neueren russischen Literatur zu sein, be-

darf es keiner Kenntnis des translatio-artium-Phänomens und seiner 
Implikationen. Die russische Literatur hat, wie jede bedeutende Dich-
tung, Größe aus Eigenrecht. Dennoch fördern Vergleiche den Blick auf 
Besonderheiten. Keine andere Weltliteratur hat, wie dargelegt, in so 
kurzer Zeit in so beeindruckender Verdichtung höchsten Rang erreicht 
wie die russische. Zwischen Puškins «Евгений Онегин» (1830) und 
Dostoevskijs «Братья Карамазовы» (1880) liegen fünfzig Jahre. In 
dieser Zeitspanne eines halben Jahrhunderts publizieren – um nur die 
wichtigsten Autoren der Prosa zu nennen – Gogol´, Lermontov, Turge-
nev, Gončarov, Leskov, Saltykov und Lev Tolstoj ihre bis heute gülti-
gen Werke. Wenn wir diese Zeitgrenzen auf weitere Autoren (und Gat-
tungen) ausdehnen, also etwa auf Deržavin, Karamzin, Žukovskij oder 
Krylov einerseits und auf Čechov, Bunin, Andreev oder Belyj anderer-
seits, ergibt sich auch nur die Zeitspanne eines einzigen Jahrhunderts. 
Hat eine andere Weltliteratur in so ungeheurer Rasanz so viele große 
Schriftsteller mit so vielen Epochenzugehörigkeiten (vom Sentimenta-
lismus bis zum Symbolismus) hervorgebracht? Das russische Phäno-
men ist einzigartig. 

Diese Rasanz vollzog sich innerhalb einer ebenfalls nahezu sin-
gulären Konstellation. Es gab ein eigenes jahrhundertealtes Schrifttum, 
ein intensives translatio-Geschehen, ein stetig expandierendes Imperi-
um (von der «Sammlung des russischen Landes» bis zum Sieg über 
Napoleon), eine wirksame Überlagerung sakraler Traditionen durch 
säkulare Aufklärung, das Aufkommen neuer Gesellschaftsschichten 
(разночинцы, интеллигенция etc.), Universitätsgründungen, begin-
nende Industrialisierung im Agrarland sowie das Glück, in schneller 
Abfolge großartige literarische Talente hervorzubringen. In diesem An-
drang und Widerstreit zahlreicher Impulse entwickelte sich eine gären-



 
Тирген П. 

 

 

16

de Aufbruch- und Resonanzstimmung, die ungeahnte Kräfte zwischen 
verblassendem Selbstzweifel und zunehmender Selbstbegeisterung frei-
setzte. Jeder neue Autor von Rang bestätigte einerseits den National-
stolz, zugleich aber auch eine kosmopolitische Zugehörigkeit. Der späte 
Eintritt in die Translationskette brachte bei Vielen ein Selbstbild von 
unverbrauchter Jugendlichkeit hervor. In diesem Mentalitätsschub ka-
men sogar publizistische Stimmen auf, die dem Westen beginnende 
Sklerose und baldigen Untergang prophezeiten (vgl. das гнилой запад – 
Etikett). 

Die sog. schöne Literatur reagierte ernsthafter und fundamenta-
ler. Sie befasste sich nicht nur mit aktuellen Tagesproblemen, sondern 
mehr noch mit Grundsatzfragen nach Bild, Wesen und Aufgaben des 
Menschen. Das in Mythos, Philosophie und Literatur des alten Grie-
chenland grundgelegte «Staunen» (vgl. griech. thaumazein) und der 
ebenfalls damals etablierte homo-mensura-Satz (человек – мера всех 
вещей) fanden vor allem in den großen Romanwerken ein kongeniales 
Echo. Dostoevskij, Tolstoj und ihre Schriftstellerkollegen blickten auf 
die Totalität des Menschseins, gemäß dem Diktum des Aristoteles: 
«Ein Ganzes ist, was Anfang, Mitte und Ende hat». Das Denken des 
Prinzipiellen zielt auf die Frage nach Ursprung und Ursache. Das latei-
nische Wort principium bedeutet so viel wie Anfängliches, Grundsätz-
liches oder Erst- bzw. Hauptimpuls (vergleiche die Doppelbedeutung 
von russisch начало!). Dem ging das griechische Wort arché voran. 
Große Literatur befasst sich mit Archetypen und dem bipolaren Wider-
spiel von Wesen und Erscheinung, Subjekt und Objekt, Wahrheit und 
Falschheit, Begierde und Askese, Glücks- und Leiderfahrung, Schuld 
und Sühne, Erlösung und Verdammnis. In einem vielzitierten Chorlied 
der «Antigone» des Sophokles heißt es (Verse 331 ff.): «Vielgestaltig 
ist das Ungeheure, und nichts ist ungeheurer als der Mensch»1. 

Hier zeigt sich eine weitere Besonderheit des russischen 19. 
Jahrhunderts. Das ‚Ungeheure’ oder ‚Gewaltige‘ des Menschen, 
d.h. die Totalität seines Wesens mit allen Abgründen, kam vor allem in 
der Literatur zur Darstellung, weil die russische Philosophie, Theologie 
und Rechtswissenschaft blass geblieben waren. Die Literatur kann re-

                                           
1 Zum Komplex des Uranfänglichen zwischen Staunen und Ungeheurem vgl. 

[Schirnding, 2008; Matuschek, 1991; Nichts als der Mensch, 2013; Kaube, 2017; Spier-
ling, 2017]. Speziell zu Sophokles siehe [Utzinger, 2003]. 



Преемственность искусств, 
или Чудо русской литературы. Часть 2 

 

 

17

gelrecht als «Asyl» der Philosophie angesehen werden1. Es war die 
schöne Literatur, die das «Allmenschliche» (всечеловеческое) auslo-
tend zur Sprache brachte. In ihr wurde die Frage nach dem moralischen 
«Endzweck» des Menschen verhandelt. Es ging, wie es u.a. Gončarov 
im «Обломов» formulierte, um die «Bestimmung des Menschen» (на-
значение человека)2. Das war die Fortsetzung jener zunächst theologi-
schen, dann eher anthropologischen moral- und geschichtsphilosophi-
schen Debatten, die den deutschsprachigen Raum bis zum Idealismus 
eines Kant, Herder oder Schiller bestimmt hatten3. 

Die russische Antwort war, dass Sinnstiftung und Perfektibilität 
jederzeit von Sinnverlust und Korruptibilität auszuhebeln sind. Warum 
kann gerade die Tugend (добродетель) jederzeit ins Unglück geraten 
und warum ist das «Gute, Wahre und Schöne» jederzeit vom Scheitern 
bedroht? Die russischen Klassiker wussten, dass das Gewissen als gött-
liches forum internum keineswegs immer als Korrektiv zum teuflischen 
forum externum jener Verderbenskräfte fungieren kann, die als по-
шлость, сладострастие, корыстолюбие, лень, нигилизм oder сверх-
человечество daherkommen. Die Todsünden lauern überall, und es ist 
schwer für den Menschen, vom грешник zum праведник zu werden. 
Es kann vom Zufall abhängen, ob er sich zum Gottesleugner, zum Got-
tesnarren oder zum Gottesemphatiker entwickelt. Und was bedeutet – 
von Dostoevskij über Saltykov und Sologub bis zu Viktor Erofeev – 
das Wort «Idiot»? Autoren wie Gogol´ waren für Nietzsche «Idealisten 
aus der Nähe des Sumpfes»4. 

Schwer ist dementsprechend, im zugehörigen Fragenlabyrinth 
Antworten zu finden. In manchen Definitionen dessen, was Philosophie 
sei, steht die Wahrheitssuche vor dem (vermeintlichen) Wahrheitsbe-
sitz. Karl Jaspers (1883–1969) meinte: 

das Suchen der Wahrheit, nicht der Besitz der Wahrheit ist das 
Wesen der Philosophie, mag sie es noch so oft verraten im Dogmatis-
mus <…> Philosophie heißt: auf dem Wege sein. Ihre Fragen sind we-

                                           
1 Vgl. hierzu [Goerdt, 1984, S. 61]: «Wer frei philosophieren will, muss dies auf 

die Weise der Dichtung, in literarischer Form, tun – und er kann dies tun, weil es in 
Poesie und Philosophie um dasselbe geht. – Dieser sehr enge Zusammenhang von Phi-
losophie und Literatur bleibt von nun an <…> für das russische Denken konstitutiv». 

2 Vgl. hierzu [Thiergen, 2016, S. 11–44]. 
3 Grundlegend hierzu [Macor, 2013]. 
4 Vgl. [Thiergen, 2011, S. 37–69]. 



 
Тирген П. 

 

 

18

sentlicher als ihre Antworten, und jede Antwort wird zur neuen Frage 
[Jaspers, 1980, S. 54]. 

Genau diese deliberativ – dubitative Vorsicht begegnet bei Anton 
Čechov (1860–1904), der 1888 in einem Brief an A.S. Suvorin mahnte: 

<…> Вы смешиваете два понятия: решение вопроса и пра-
вильная постановка вопроса. Только второе обязательно для ху-
дожника. В «Анне Карениной» и в «Онегине» не решен ни один 
вопрос, но они Вас вполне удовлетворяют, потому только, что все 
вопросы поставлены в них правильно [Чехов, 1983, T. 3, с. 46]. 

Lev Tolstoj wiederum hielt in seinem Tagebuch des Jahres 
1900 fest: 

Художник для того, чтобы действовать на других, должен 
быть ищущим, чтоб его произведение было исканием. Если он все 
нашел и все знает и учит или нарочно потешает, он не действует. 
Только если он ищет, зритель, слушатель, читатель сливается с 
ним в поисках [Толстой, 1965, T. 20, с. 141]. 

So oder so ähnlich formulierte Äußerungen kennzeichnen die 
Selbstkommentare zahlreicher weiterer Autoren der russischen sog. 
Höhenkammliteratur. Selbst Dostoevskij schrieb in einem vielzitierten 
Brief von Anfang 1854 aus Omsk, er werde bis zu seinem Tod ein «un-
gläubiges Kind des Zweifelns» (дитя неверия и сомнения) bleiben. 
Gončarov ergänzt die berühmte Hamlet-Frage durch die «Oblomov-
Frage» (обломовский вопрос) und lässt seinen Erzähler bzw. Oblo-
movs Gegentypologie Andrej Štol´c immer wieder um Fragen kreisen, 
die lauten: was ist richtige Erziehung, wo liegt die Grenze zwischen 
Gut und Böse, worin besteht das Sinnbild der Liebe (образ любви)? 
Gončarovs ganzes Schaffen gilt den zentralen Fragen, was ist die 
«Norm des Lebens» (норма жизни) und «wo ist die Wahrheit?» (где 
же истина?)1. Ein bis heute unterschätzter Humus dieser Frage-Stilistik 
ist die seit Beginn des 19. Jahrhunderts immer intensiver gepflegte 
Kunst der russischen Epistolographie. Die Forschung sollte ihr weitaus 
mehr Aufmerksamkeit schenken als bisher2. 

In all dem spiegelt sich jener menschliche Urtrieb, der seit der 
Erfindung der Alphabete vor allem bei den Griechen und in der Bibel 
mit der «Wer sind wir?» – Frage zutage tritt und seitdem das Schrifttum 
dieser Welt beherrscht. Staunen, Fragen, Suchen, Abwägen, Antworten, 

                                           
1 Vgl. im «Обломов» vor allem Teil II, Kap. 4 und 5, sowie Teil IV, Kap. 8. 
2 Vgl. [Gončarov, 2016]. 



Преемственность искусств, 
или Чудо русской литературы. Часть 2 

 

 

19

Zweifeln, Verzweifeln – das ist Treibstoff und Kernenergie aller philo-
sophischen, wissenschaftlichen und künstlerischen Tätigkeiten. Der als 
Pilatus-Frage «Was ist Wahrheit?» (Joh 18, 38) berühmt gewordene 
Antrieb gelangte nach vielen Zwischenetappen über den sog. Kritischen 
Idealismus bis in den Relativismus der Moderne und in den Zynismus 
der ‚postfaktischen’ Gegenwart. In Russland fand er – trotz oder gerade 
wegen der dortigen religiösen wie ideologischen Orthodoxietraditionen – 
einen Nährboden selten fruchtbarer Schöpfungskraft1. Autoren wie 
Tolstoj oder Čechov beriefen sich ausdrücklich auf Sokrates und das 
mäeutische Fragen. Welcher Richter darf Recht sprechen? Gogol´, 
Leskov, Dostoevskij, Tolstoj oder A. Sinjavskij haben einzigartige  
‚Gerichtserzählungen’ geschrieben. 

Das Ringen um Vernunft- und Glaubenswahrheiten brachte eine 
Fülle von fragenden Titeln hervor: «Wer ist schuld?», «Was tun?», 
«Was ist Oblomowerei?», «Wann wird kommen der Tag?», «Wer lebt 
glücklich in Russland?», «Wieviel Erde braucht der Mensch?», «Was 
benötigt ein Autor?», «Worin besteht mein Glaube?», «Literatur oder 
Wahrheit?», «Was ist sozialistischer Realismus?», «Worum geht es?» 
(В чем дело) usf. Nicht wenige dieser Titel gehören zur Textsorte des 
Essays. Dieser gilt nicht zufällig als Mischform zwischen Dichtung und 
Philosophie. Das Fragen und In-Frage-Stellen betraf zwar auch die  
Tagesaktualität, vor allem aber das existentielle Sein. Spätestens seit Go-
gol´ stellt die russische Literatur explizit und implizit die Grundsatzfrage 
danach, wo des Menschen «Ort» im Leben, wie seine Stellung im Gan-
zen des Daseins sei. Es geht um die Fundamentalfrage nach Wort und 
Begriff «место» (bis hin zu sprechenden Figurennamen wie Popriščin). 
Entsprechend spielen Ortsangaben zum (Un)Behaustsein bei der litera-
rischen Titelwahl eine überragende Rolle («Дачники», «Ледяной 
Дом», «Мёртвый Дом», «Дворянское гнездо», «Котлован», «Ла-
герная Литература», «Миргород», «Обитатель предместья» 
[М.Н. Муравьёв], «Обломовка», «Палата № 6», «Петербург», «Под-
полье», «Пушкинский Дом» [Битов], «Вишневый сад» etc. p.p.).  
Außerdem: Wie ist der «Ort im Dasein» zu definieren in einer Gesell-
schaft, die dem Privateigentum (частная собственность) eine nachge-
ordnete Rolle beimisst? 

Diesem suchenden Impetus entspricht auf kompositorischer Ebene 
eine auffallende Vorliebe für den Doppel- oder Tripelroman, also für 
                                           

1 Vgl. [Котельников, 2010]. 



 
Тирген П. 

 

 

20

Werke, die alternierend verschiedene Lebensentwürfe und -verläufe 
durchspielen und konfrontieren. Selbst wenn die Erzählerbotschaft (die 
im Realismus zumeist auch der Autorbotschaft entspricht) am Ende für 
eine bestimmte Variante plädiert oder diese zumindest indirekt als  
moralisch überlegen erscheinen lässt, erhalten wir doch eine Präsentation 
diverser Optionen, denen – wenn auch in idealtypischer Zuspitzung – 
eine gewisse Realitätsnähe zugesprochen werden kann. Hinter äußerem 
biographischen Kontrast und divergenten Wertvorstellungen kann dabei 
jederzeit eine innere, psychologische Strukturähnlichkeit erkennbar 
werden (man vergleiche Lenskij und Onegin, Oblomov und Štol´c, 
Myškin und Rogožin oder Anna Karenina und Levin). Darüber können 
selbst konfrontative Eskalationen wie im Duell (siehe Bazarov und  
Pavel Kirsanov) nicht hinwegtäuschen. Erst das Komplexe und  
Komplementäre ermöglicht Korrektiv und Ganzheit. Einen optimisti-
schen Bildungsroman als monolithischen Entwurf wird man in der 
Klassischen russischen Literatur nicht finden. 

Der suchende Impetus bringt Charaktere, nicht Typenschablonen 
hervor. Schon Karamzin gab seiner Erzählung «Чувствительный и 
холодный» den Untertitel «Два характера». Charaktere («round  
characters») können sich entwickeln und ändern. Ihr individuell-
dynamisches Potential ermöglicht, im Unterschied zur Statik des  
Typus, Unvorhersehbares und Peripetien mit tragischer Fallhöhe. Das 
ist der Nährboden für den sog. «dramatischen Roman» (драматиче-
ский роман), den schon Belinskij als Gipfel der Romankunst ansah, 
weil er ein «Shakespeare-Drama in Form eines Romans» (шекспиров-
ская драма в форме романа) hervorbringen könne [Белинский, 1954, 
Т. 5, с. 22; 1955, Т. 7, с. 406]. Wie Nikolaj Leskovs (1831–1895) «Ле-
ди Макбет Мценского уезда» zeigt, kann das «Shakespeare-Drama» 
auch in Form einer Novelle daherkommen. Diese Interferenz hatte seit 
dem sog. «emotional turn» des Sentimentalismus und der Romantik den 
Gattungspurismus des Klassizismus abgelöst und war von der  
Akzeleration der Literaturentwicklung befördert worden. Turgenev 
meinte, sein Schauspiel «Месяц в деревне» sei eine «Erzählung in 
dramatischer Form», und Čechovs Theaterstücke können als «epische 
Dramen» ohne geschlossene Bauform beschrieben werden. Ihr offenes 
Ende präsentiert eine futurische Zeit ohne klassische Finalisierung1. 

                                           
1 Dazu [Thiergen, 1978, S. 337–356], sowie Ders., [Thiergen, 2012, S. 188–

204, 481–484]. 



Преемственность искусств, 
или Чудо русской литературы. Часть 2 

 

 

21

Die russische Literatur des 19. Jahrhunderts steht für die gesamte 
Spannbreite des Daseins von der alltäglichen Durchschnitts-Tristesse 
(vgl. Gogol´s «пошлость», Gončarovs «Обыкновенная история» oder 
Čechovs «Скучная история») bis zu Dostoevskijs «надрыв» und  
seinem «Realismus in höherem Sinn». Das Prozessuale steht unmittelbar 
neben dem Exzessualen. Nicht zufällig werden die großen Werke der 
russischen Klassik seit Belinskijs Einordnung des «Евгений Онегин» 
als «Enzyklopädie des russischen Lebens» bezeichnet [Белинский, 
1955, Т. 7, с. 503]. Zugleich haben wir es mit einer «Enzyklopädie» 
des Lebens überhaupt zu tun, welche sämtliche Daseinsformen  
zwischen Chaos und Ordnung, zwischen Anarchie und Bändigung  
darbietet. Von Lermontov bis zu Vladimir Makanin werden «Helden  
unserer Zeit» beschrieben, die vom Überflüssigsein bis zum Übermen-
schentum sämtliche Lebensvarianten erfassen. Das Strukturlose und  
Unbeherrschbare erhält in dichterischer Sprache und gestaltender  
Architektonik des Kunstwerks ordnende Struktur. 

Die Gesamtschau vom Gewöhnlichen bis zum Außergewöhnlichen, 
von der Banalität des Bösen bis zur Erschütterung durch ungeheure 
Tragik, vom Agnostizismus über kalte Indifferenz bis zum Messianismus 
vereint in beispielloser Konzentration die dreifache Ausdrucksform  
aller großen Literatur: Komik, Tragikomik und Tragödie. Die  
Menschenexistenz ist schuldhafte Farce und schuldloses Fatum in  
einem. Protagonist und Antagonist sitzen in ein und derselben Person, 
genau wie das Bewusste und Unbewusste, das Vorder- und Abgründige, 
der Traum und der Albtraum. Auszuhalten ist diese Spannung nur 
durch eine ironisch-distanzschaffende Grundierung, wie sie von Gogol´ 
und Puškin bis zu Dostoevskij, Čechov und Bulgakov anzutreffen ist. 
Thomas Mann hielt in seinem Essay «Versuch über Tschechow» aus 
dem Jahre 1954 fest: 

Die Lebenswahrheit, auf die der Dichter vor allem verpflichtet 
ist, entwertet die Ideen und Meinungen. Sie ist von Natur ironisch <…> 
(Kursiv im Orig.) [Mann, 1977, Bd. 1, S. 158]. 

Schon 1921 hatte er geschrieben: 
Seit Gogol ist die russische Literatur komisch – komisch aus  

Realismus, aus Leid und Mitleid, aus tiefster Menschlichkeit, aus  
satirischer Verzweiflung <…>. 

Von Dostoevskij wiederum sagte er: «Denn unter anderem war 
dieser Gekreuzigte ein ganz großer Humorist» [Mann, Bd. 1, 1977, 
S. 177]. Humor, Komik, Ironie und Selbstironie gehören zu den proba-



 
Тирген П. 

 

 

22

ten Remedia gegen das Ungeheure. Distanzschaffung dieser Art unterläuft 
den Normativitätsanspruch deterministischer Modelle und räumt dem 
Postulat vom freien Willen angemessenen Raum ein. Selbst im «Обло-
мов» heißt es in einem Bekenntnis Oblomovs: «Стоит захотеть!» 
(Teil Ⅰ, Kap. 8 gegen Ende). Wenn etwas «lohnt», dann die russische 
Literatur. Sie entlässt – im Spannungsbogen von anschaulicher  
Induktion bis zu abstrahierender Deduktion – ihre Leser nirgends in die 
Kommodität des Denkverzichts. Gibt es eine eindringlichere Warnung 
vor dem Köder der willenlosen vita passiva als in Dostoevskijs  
«Großinquisitor»? 

 
 

VI. Die Aufgabe des Lesers 
 
Onegin, Čičikov, Oblomov, Bazarov, Myškin, Katerina Izmajlo-

va, Anna Karenina, Gospoda Golovlevy, Brat'ja Karamazovy – was für 
eine Helden- und Romangalerie! Allein schon die äußere Handlung und 
ihre architektonische Struktur faszinieren. Um allerdings auch Bezugs-
texte, Figurenkonzepte, Thematik und Sprachkunst erkennen und beur-
teilen zu können, bedarf es eines erheblichen Bildungsvorrats und aus-
dauernder Lesekonzentration. So gesehen, haben wir es mit 
Eliteansprüchen zu tun, geschrieben von Koryphäen für Kenner. Als 
diese Literatur entstand, herrschte in Russland und in weiten Teilen 
Europas Analphabetentum. Es war, um einen Titel Žukovskijs zu zitie-
ren, Literatur «Für Wenige» (Для немногих). Turgenev bekannte Ende 
April 1863 in einem Brief an die Gräfin Elizaveta Lambert, er habe 
«niemals für das Volk geschrieben» (Я никогда не писал для народа). 
Mit solchen Äußerungen war in der Regel nicht das in Puškins Gedicht 
«Поэт и толпа» zitierte Vergil-Wort «procul este, profani» (прочь 
удалитесь, непосвященные) gemeint1, sondern ganz einfach die Tat-
sache, dass Millionen unverschuldet außerhalb von Schul- und Lesebil-
dung aufgewachsen waren. Heute sind formale Lesefähigkeiten selbst-
verständlich. Doch wie steht es mit intrinsischem Leseinteresse und 
Durchhaltevermögen? Wo das Visuelle, Akustische und E-Mail-
Minimalistische dominiert, geraten literarische Texte – und zumal um-
fangreiche Romanwerke – ins Hintertreffen. Auch in Russland erschei-
nen mittlerweile Klassikerausgaben in ‚schülergerechten‘ Kurzforma-
                                           

1 Vgl. dazu [Бабичев, 1997, с. 625]. 



Преемственность искусств, 
или Чудо русской литературы. Часть 2 

 

 

23

ten, die man nur noch als «editiones castratae» (урезанные издания) 
bezeichnen kann. Thomas Mann sprach einst russischen Autoren die 
Aura der Heiligkeit zu. Die «heilige» russische Literatur als «сокра-
щенный вариант»? 

Lektüre kann kursorisch oder statarisch erfolgen. Sie kann als 
vergnüglicher Zeitvertreib oder als intensive Verständnisbemühung 
betrieben werden. Ernsthaftes Lesen sollte Bestandteil jeder verantwor-
tungsvollen Erziehung sein. Nur Lehrer, die fordern, fördern auch. Goe-
the notiert im Jahre 1810: «Ein Grundübel bei uns ist es, dass auf die 
erste Erziehung zu wenig gewandt wird. In dieser aber liegt größtenteils 
der ganze Charakter, das ganze Sein des künftigen Menschen». Der 
erste Teil von Goethes Autobiographie «Dichtung und Wahrheit» trägt 
als Motto einen Sinnspruch aus dem alten Griechenland, dessen Über-
setzung lautet: «Der nicht geschundne Mensch wird nicht erzogen»1. 
Engagiertes Lesen bedeutet Anstrengung als Selbsterziehung. Ivan 
Turgenev bekannte im September 1871 in einem Brief an Afanasij Fet: 
«Я вырос на классиках и жил и умру в их лагере». Es geht, im über-
tragenen Sinn, um das alte «Tua res agitur» (речь идет о тебе / дело 
касается тебя) des Horaz (Послания I, 18, 84) [Бабичев, 1997, 
с. 693]. In Gogol's «Шинель» steht der appellatorische Satz «Я брат 
твой». 

Gogol´ hat gesagt, er habe seine Texte achtmal überarbeitet,  
bevor sie druckreif gewesen seien2. Wie und wie oft sollten wir die 
Werke der Weltliteratur lesen? Kann nur wiederholte Lektüre den 
Großmeistern der Literatur gerecht werden? Vladimir Nabokov hat 
hierzu eine treffende Antwort gegeben. Ein «guter Leser» müsse vier 
Dinge mitbringen: Lexika zum Nachschlagen, ein gutes Gedächtnis, 
Vorstellungskraft und Einfühlungsvermögen. Außerdem sich stets  
erneuernde Lesefreude: 

Es ist seltsam, dass man ein Buch gar nicht einfach lesen kann: 
man kann es nur wiederlesen. Ein guter Leser, ein mündiger Leser,  
ein aktiver und schöpferischer Leser, ist immer ein Wieder-Leser  
[Nabokov, 1982, S. 28]. 

Im August 1873 hatte Turgenev an Afanasij Fet geschrieben: «Je 
ne lis plus – je relis – и, между прочим, снова и с немалым удоволь-

                                           
1 Dazu [Thiergen, 2016, S. 24]. 
2 Vgl. [Thiergen, 2003, S. 362–378], zu [Гоголь, 1952, с. 370]. 



 
Тирген П. 

 

 

24

ствием перечитываю Виргилия» [Тургенев, 1965, Т. 10, с. 142]1. 
Das entspricht dem alten Erfahrungssatz: repetitio est mater studiorum 
(повторение – мать учения). Wenn es eine Literatur gibt, die den 
Wieder-Leser verdient, dann ist es die russische Literatur der letzten 
zweihundert Jahre, mit Vorrang des sog. langen 19. Jahrhundert (Eric 
Hobsbawm). Dieses war eine «Zeit der Zauberer»2, welche «вечные 
спутники» hervorgebracht hat. 

Große Literatur kann im konkreten Wortsinn überlebenswichtig 
werden. Friedrich Ohly (1914–1996), einer der renommiertesten Medi-
ävisten und Philologen Deutschlands, hat Folgendes überliefert. Er ge-
riet 1944 für neun Jahre in russische Gefangenschaft, lernte unter 
schwierigsten Bedingungen in Arbeitslagern Russisch und begann noch 
dort Autoren wie Puškin oder Lermontov im Original zu lesen und als-
bald ins Deutsche zu übersetzen. Er entwickelte die Fähigkeit, sowohl 
in härtester physischer Beanspruchung als auch im begleitenden Erleb-
nis des dichterischen Wortes eine Sinnfindung mit lebensrettender 
Funktion zu erkennen. In einer späteren Rückschau auf diese Lagerzeit 
hielt er fest, dass Puškin und Lermontov «Dank für Hilfe zum Überle-
ben» gebühre, genauso wie der Erfahrung, schwerster Belastung in 
Steinbrucharbeit standgehalten zu haben. Ohlys Fazit lautet: «Das 
Glück aus Puschkin und ein Glück aus Arbeit brauchen einander <…> 
Im Leid hat Kunst am ehesten Glück bereitet» [Friedrich Ohly, 2014, 
S. 11]. Diese Bekenntnisse Ohlys haben die vielgerühmte Freiburger 
Dostoevskij-Übersetzerin Swetlana Geier (1923–2010) noch auf ihrem 
Sterbelager bewegt3. Verzichten wir als Leser niemals auf ein bleiben-
des Glück aus russischer Literatur! 

 
 

Die Bibliografie 
 

Бабичев Н.Т., Боровский Я.M. Словарь латинских крылатых слов: 2500 единиц / 
Под ред. Я.М. Боровского. – М.: Терра, 1997. – 957 с. 

Белинский В.Г. Полное собрание сочинений в 13 т. – М.: Изд-во Акад. наук СССР, 
1953–1959. – Т. 1: Статьи и рецензии; Художественные произведения: 1829–
1835, 1953. – 574 с. 

                                           
1 Zu Turgenevs exzellenter Kenntnis antiker Autoren vgl. [Žekulin, 2008, 

S. 169–206]. 
2 Zu dieser suggestiven Formel vgl. [Eilenberger, 2018]. 
3 Vgl. [Friedrich Ohly, 2014, S. 89]. 



Преемственность искусств, 
или Чудо русской литературы. Часть 2 

 

 

25

Белинский В.Г. Полное собрание сочинений в 13 т. – М.: Изд-во Акад. наук СССР, 
1953–1959. – Т. 5: Статьи и рецензии: 1841–1844, 1954. – 863 с. 

Белинский В.Г. Полное собрание сочинений в 13 т. – М.: Изд-во Акад. наук СССР, 
1953–1959. – Т. 6: Статьи и рецензии: 1842–1843, 1955. – 799 с. 

Белинский В.Г. Полное собрание сочинений в 13 т. – М.: Изд-во Акад. наук СССР, 
1953–1959. – Т. 7: Статьи и рецензии: 1843; Статьи о Пушкине: 1843–1846, 
1955. – 740 с. 

Белинский В.Г. Полное собрание сочинений в 13 т. – М.: Изд-во Акад. наук СССР, 
1953–1959. – Т. 8: Статьи и рецензии: 1843–1845, 1955. – 728 с. 

Гоголь Н.В. Полное собрание сочинений в 14 т. – М.: Изд-во Акад. наук СССР, 
1937–1952. – Т. 8: Статьи, 1952. – 816 с. 

Данилевский Н.Я. Россия и Европа. – 6-е изд. – СПб.: Глагол, 1995. – 513 с. 
Достоевский Ф.М. Полное собрание сочинений в 30 т.: Публицистика. Письма. 

1972–1988. – Т. 19: Статьи и заметки. – Ленинград: Наука. Ленингр. отд-ние, 
1979. – 359 с. 

Достоевский Ф.М. Полное собрание сочинений в 30 т.: Публицистика. Письма. 
1972–1988. – Т. 23: Дневник писателя за 1876 год, май–октябрь. – Ленинград: 
Наука. Ленингр. отд-ние, 1981. – 423 с. 

Кантемир А.Д. Собрание стихотворений. – 2-е изд. – Ленинград: Сов. писатель, 
1956. – 545 с. 

Котельников В.А. «Что есть истина?». Литературные версии критического идеа-
лизма. – СПб.: Пушкинский дом, 2010. – 672 с. 

Манн Т. Размышления аполитичного / Пер. с нем. Е.В. Шукшиной. – М.: АСТ, 
2015. – 542 с. 

Сазонова Л.И. Литературная культура России. Раннее Новое время. – М.: Языки 
славянских культур, 2006. – 894 с. 

Толстой Л.Н. Собрание сочинений в 20 т. – М.: Гослитиздат, 1960–1965. – Т. 20: 
Дневники. 1895–1910, 1965. – 670 с. 

Тургенев И.С. Полное собрание сочинений и писем в 28 т. Письма в 13 т. – М.; 
Ленинград: Изд-во Акад. наук СССР, 1960–1968. –– Т. 10: 1872–1874, 1965. – 
735 с. 

Чехов А.П. Полное собрание сочинений и писем в 30 т. – М.: Наука. – Т. 3: 1884–
1885, 1983. – 623 с. 

Eilenberger W. Zeit der Zauberer: Das große Jahrzehnt der Philosophie 1919–1929. – 
Stuttgart: Klett-Cotta Verlag, 2018. – 431 S. 

Friedrich Ohly. Vergegenwärtigung eines großen Philologen / Harms W., Hogrebe W. 
(Hrsg.). – Stuttgart: S. Hirzel Verlag, 2014. – 141 S. 

Goerdt W. Russische Philosophie. Zugänge und Durchblicke. – Freiburg; München: 
Verlag Karl Alber, 1984. – 768 S. 

Gončarov I.A. Briefe an Anatolij F. Koni und andere Materialien / Ausgewählt, über-
setzt und kommentiert von V. Bischitzky; Mit einem Geleitwort von P. Thiergen. – 
Köln; Weimar; Wien: Böhlau Verlag GmbH & Cie, 2016. – 268 S. 

Jaspers K. Was ist Philosophie? // Was ist Philosophie? Neuere Texte zu ihrem Selbst-
verständnis / K. Salamun (Hrsg.). – Tübingen: Mohr, 1980. – S. 51–63. 

Kaube J., Palm P. Die Anfänge von allem. – Berlin: Rowohlt Verlag, 2017. – 448 S. 



 
Тирген П. 

 

 

26

Macor L.A. Die Bestimmung des Menschen (1748–1800): Eine Begriffsgeschichte. – 
Stuttgart-Bad Cannstatt: Friedrich Frommann Verlag Gunther Holzboog, 2013. – 
432 S. 

Mann T. Betrachtungen eines Unpolitischen. – Frankfurt a. M.: S. Fischer Verlag, 
1983. – 620 S. 

Mann T. Essays. – Frankfurt a. M.: Fischer Taschenbuch Verlag, 1977. – Bd. 1. – 
398 S. 

Matuschek S. Über das Staunen: Eine ideengeschichtliche Analyse. – Tübingen; Nie-
meyer: De Gruyter, 1991. – 215 S. 

Nabokov VV. Die Kunst des Lesens. Meisterwerke der europäischen Literatur. – Frank-
furt a. M.: Fischer Verlag, 1982. – 497 S. 

Nichts als der Mensch: Beobachtungen und Spekulationen aus 2500 Jahren / 
Brunold G. (Hrsg.). – Berlin: Galiani Verlag, 2013. – 789 S. 

Preuß H. Vorläufer der Intelligencija?! Bildungskonzepte und adliges Verhalten in der 
russischen Literatur und Kultur der Aufklärung. – Berlin: Frank & Timme, cop., 
2013. – 427 S. 

Rothe H. Puškin: Schicksal des Dichters, Wandlungen seiner Dichtung. – Paderborn: 
Schöningh, 2009. – 147 S. 

Sarkisyanz E. Russland und der Messianismus des Orients. – Tübingen: Mohr / Siebeck, 
1955. – 419 S. 

Schirnding A. von Am Anfang war das Staunen: Über den Ursprung der Philosophie bei 
den Griechen. – Ebenhausen: Langewiesche-Brandt, 2008. – 121 S. 

Spierling V. Ungeheuer ist der Mensch: Eine Geschichte der Ethik von Sokrates bis 
Adorno. – München: Beck C.H., 2017. – 428 S. 

Thiergen P. «Homo sum» – «Europaeus sum» – «Slavus sum». Zu einer Kulturkontro-
verse zwischen Aufklärung, Eurozentrismus und Slavophilie in Russland und der 
Westslavia // Zeitschrift für Slavische Philologie. – Heidelberg: Universitätsverlag 
Winter GmbH., 1998. – Bd. 57. – S. 50–80. 

Thiergen P. «Pictoris nos ars delectat» (Vossius) oder «Der Dichter denkt in Bildern» // 
Artium conjunctio: Kulturwissenschaft und Frühneuzeitforschung: Aufsätze für Die-
ter Wuttke / G. Hübner, P. Schöner (Hrsg.). – Baden-Baden: Valentin Koerner, 2013. – 
S. 199–217. 

Thiergen P. Der Teufel als Regisseur. Die Welt als Marionettentheater bei Nikolaj Go-
gol´ // Göttliche, menschliche und teuflische Komödien: Europäische Welttheater-
Entwürfe im 19. und 20. Jahrhundert / A. Gier (Hrsg.). – Bamberg: University of 
Bamberg Press, 2011. – S. 37–69. 

Thiergen P. Ders.: Ivan Turgenev: Mesjac v derevne // Das russische Drama / 
B. Zelinsky (Hrsg.). – Köln: Böhlau Verlag, 2012. – 542 S. 

Thiergen P. Imitation, Elaboration, Inspiration. Zum Problem der‚literarischen Werk-
statt‘ am Beispiel der russischen Literatur // Русистика – Славистика – 
Лингвистика. Festschrift für Werner Lehfeldt zum 60. Geburtstag / S. Kempgen, 
U. Schweier, T. Berger (Hrsg.). – München: Verlag Otto Sagner, 2003. – S. 362–378. 

Thiergen P. Oblomovka als Anti-Ithaka. Zur Frage des „odysseeischen Menschen “bei 
Gončarov // Ivan A. Gončarov: Neue Beiträge zu Werk und Wirkung / A. Hultsch 
(Hrsg.). – Köln; Weimar; Wien: Böhlau Verlag Köln, 2016. – S. 11–44. 



Преемственность искусств, 
или Чудо русской литературы. Часть 2 

 

 

27

Thiergen P. Roman und Drama. Theorie und Praxis am Beispiel von Turgenevs frühen 
Romanen // Studien zu Literatur und Aufklärung in Osteuropa / H.B. Harder, 
H. Rothe (Hrsg.). – Gießen: W. Schmitz, 1978. – S. 337–356. 

Thiergen P. Translationsdenken und Imitationsformeln. Zum Selbstverständnis der 
russischen Literatur des XVIII. und XIX. Jahrhunderts // Arcadia – Zeitschrift für 
Vergleichende Literaturwissenschaft. – Berlin: De Gruyter, 1978. – Bd. 13 (1–3). – 
S. 24–39. 

Utzinger Chr. Periphrades Aner: Untersuchungen zum ersten Stasimon der Sophoklei-
schen «Antigone» und zu den antiken Kulturentstehungstheorien. – Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 2003. – 324 S. 

Žekulin N.G. Turgenev and the Ancient Classical World // Russian Text (19 th century) 
and Antiquity = Русский текст (19 век) и античность / K. Kroó, P. Torop (ed.). – 
Budapest; Tartu: L´ Harmattan, 2008. – S. 169–206. 

 
 

References1 
 

Babichev, N.T., Borovskii, Ya.M.: Slovar' latinskikh krylatykh slov: 2500 edinits. Bo-
rovskogo, Ya.M. (ed.). Terra, Moscow (1997). 

Belinskii, V.G.: Polnoe sobranie sochinenii. Vol. 1: Stat'i i retsenzii; Khudozhestvennye 
proizvedeniya: 1829–1835. Izd-vo Akad. nauk SSSR, Moscow (1953). 

Belinskii, V.G.: Polnoe sobranie sochinenii. Vol. 5: Stat'i i retsenzii: 1841–1844. Izd-vo 
Akad. nauk SSSR, Moscow (1954). 

Belinskii, V.G.: Polnoe sobranie sochinenii. Vol. 6: Stat'i i retsenzii: 1842–1843. Izd-vo 
Akad. nauk SSSR, Moscow (1955). 

Belinskii, V.G.: Polnoe sobranie sochinenii. Vol. 7: Stat'i i retsenzii: 1843; Stat'i o 
Pushkine: 1843–1846. Izd-vo Akad. nauk SSSR, Moscow (1955). 

Belinskii, V.G.: Polnoe sobranie sochinenii. Vol. 8: Stat'i i retsenzii: 1843–1845. Izd-vo 
Akad. nauk SSSR, Moscow (1955). 

Gogol', N.V.: Polnoe sobranie sochinenii. Vol. 8: Stat'i. Izd-vo Akad. nauk SSSR, Mos-
cow (1952). 

Danilevskij, N. Ja.: Rossiya i Evropa. Glagol, Saint-Peterburg (1995). 
Dostoevskii, F.M.: Polnoe sobranie sochinenii: Publitsistika. Pis'ma. Vol. 19: Stat'i i 

zametki, 1861. Nauka. Leningr. otd-nie, Leningrad (1979). 
Dostoevskii, F.M.: Polnoe sobranie sochinenii: Publitsistika. Pis'ma. Vol. 23: Dnevnik 

pisatelya za 1876 god, mai-oktyabr'. Nauka. Leningr. otd-nie, Leningrad (1981). 
Kantemir, A.D.: Sobranie stikhotvorenii. Sov. pisatel', Leningrad (1956). 
Kotel'nikov, V.A.: «Chto est' istina?». Literaturnye versii kriticheskogo idealizma. 

Pushkinskii dom, Saint-Petersburg (2010). 
Mann, T.: Razmyshleniya apolitichnogo. AST, Moscow (2015). 

                                           
1 Здесь и далее библиографические записи в References оформлены в стиле 

«American Psychological Association» (APA) 6th edition. 



 
Тирген П. 

 

 

28

Sazonova, L.I.: Literaturnaya kul'tura Rossii. Ranee Novoe vremya. LRC Publishing 
House, Moscow (2006). 

Tolstoi, L.N.: Sobranie sochinenii. Vol. 20: Dnevniki. 1895–1910. Goslitizdat, Moscow 
(1965). 

Turgenev, I.S.: Polnoe sobranie sochinenii i pisem. Vol. 10: 1872–1874. Izd-vo Akad. 
nauk SSSR, Moscow; Leningrad (1965). 

Chekhov, A.P.: Polnoe sobranie sochinenii i pisem. Vol. 1884–1885. Nauka, Moscow 
(1983). 

Brunold, G. (Hrsg.): Nichts als der Mensch: Beobachtungen und Spekulationen aus 
2500 Jahren. Galiani Verlag, Berlin (2013). 

Eilenberger, W.: Zeit der Zauberer: Das große Jahrzehnt der Philosophie 1919–1929. 
Klett-Cotta Verlag, Stuttgart (2018). 

Goerdt, W.: Russische Philosophie. Zugänge und Durchblicke. Verlag Karl Alber, Frei-
burg; München (1984). 

Gončarov, I.A.: Briefe an Anatolij F. Koni und andere Materialien. Ausgewählt, über-
setzt und kommentiert von V. Bischitzky. Mit einem Geleitwort von P. Thiergen. 
Böhlau Verlag GmbH & Cie, Köln; Weimar; Wien (2016). 

Harms, W., Hogrebe, W. (Hrsg.): Friedrich Ohly. Vergegenwärtigung eines großen 
Philologen. S. Hirzel Verlag, Stuttgart (2014). 

Jaspers, K.: Was ist Philosophie? In: K. Salamun (Hrsg.) Was ist Philosophie? Neuere 
Texte zu ihrem Selbstverständnis. Mohr, Tübingen (1980). 

Kaube, J., Palm, P.: Die Anfänge von allem. Rowohlt Verlag, Berlin (2017). 
Macor, L.A.: Die Bestimmung des Menschen (1748–1800): Eine Begriffsgeschichte. 

Friedrich Frommann Verlag Gunther Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt (2013). 
Mann, T.: Betrachtungen eines Unpolitischen. S. Fischer Verlag, Frankfurt a. M. 

(1983). 
Mann, T.: Essays. Vol. 1. Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt a. M. (1977). 
Matuschek, S.: Über das Staunen: Eine ideengeschichtliche Analyse. De Gruyter, Tü-

bingen; Niemeyer (1991). 
Nabokov, V.V.: Die Kunst des Lesens. Meisterwerke der europäischen Literatur. Buch-

club Ex Libris, Frankfurt a. M. (1982). 
Preuß, H.: Vorläufer der Intelligencija?! Bildungskonzepte und adliges Verhalten in der 

russischen Literatur und Kultur der Aufklärung. Frank & Timme, cop., Berlin (2013). 
Rothe, H.: Puškin: Schicksal des Dichters, Wandlungen seiner Dichtung. Schöningh, 

Paderborn (2009). 
Sarkisyanz, E.: Russland und der Messianismus des Orients. Isd, Tübingen (1955). 
Schirnding, A. von: Am Anfang war das Staunen: Über den Ursprung der Philosophie 

bei den Griechen. Langewiesche-Brandt, Ebenhausen (2008). 
Spierling, V.: Ungeheuer ist der Mensch: Eine Geschichte der Ethik von Sokrates bis 

Adorno. Beck C.H., München (2017). 
Thiergen, P.: «Homo sum» – «Europaeus sum» – «Slavus sum». Zu einer Kulturkon-

troverse zwischen Aufklärung, Eurozentrismus und Slavophilie in Russland und der 
Westslavia. Zeitschrift für Slavische Philologie. Vol. 57, 50–80 (1998). 

Thiergen, P.: «Pictoris nos ars delectat» (Vossius) oder «Der Dichter denkt in Bildern». 
In: G. Hübner, P. Schöner (Hrsg.) Artium conjunctio: Kulturwissenschaft und Früh-



Преемственность искусств, 
или Чудо русской литературы. Часть 2 

 

 

29

neuzeitforschung: Aufsätze für Dieter Wuttke. Valentin Koerner, Baden-Baden, 
pp. 199–217 (2013). 

Thiergen, P.: Der Teufel als Regisseur. Die Welt als Marionettentheater bei Nikolaj 
Gogol´. In: A. Gier (Hrsg.) Göttliche, menschliche und teuflische Komödien. Euro-
päische Welttheater-Entwürfe im 19. und 20. Jahrhundert. University of Bamberg 
Press, Bamberg, pp. 37–69 (2011). 

Thiergen, P. Ders.: Ivan Turgenev: Mesjac v derevne. In: B. Zelinsky (Hrsg.) Das rus-
sische Drama. Böhlau Verlag, Köln (2012). 

Thiergen, P.: Imitation, Elaboration, Inspiration. Zum Problem der ‚literarischen Werk-
statt‘ am Beispiel der russischen Literatur. In: S. Kempgen, U. Schweir, T. Berger 
(Hrsg.) Rusistika – Slavistika – Lingvistika. Festschrift für Werner Lehfeldt zum 
60. Geburtstag. Verlag Otto Sagner, München, pp. 362–378 (2003). 

Thiergen, P.: Oblomovka als Anti-Ithaka. Zur Frage des „odysseeischen Menschen “bei 
Gončarov. In: A. Hultsch (Hrsg.) Ivan A. Gončarov: Neue Beiträge zu Werk und 
Wirkung. Böhlau Verlag Köln, Köln; Weimar; Wien, pp. 11–44 (2016). 

Thiergen, P.: Roman und Drama. Theorie und Praxis am Beispiel von Turgenevs frü-
hen Romanen. In: H.B. Harder, H. Rothe (Hrsg.) Studien zu Literatur und Aufklä-
rung in Osteuropa. W. Schmitz, Gießen, pp. 337–356 (1978). 

Thiergen, P.: Translationsdenken und Imitationsformeln. Zum Selbstverständnis der 
russischen Literatur des XVIII. und XIX. Jahrhunderts. Arcadia – Zeitschrift für Ver-
gleichende Literaturwissenschaft. Vol. 13 (1–3), 24–39 (1978). 

Utzinger, Chr.: Periphrades Aner: Untersuchungen zum ersten Stasimon der Sophoklei-
schen «Antigone» und zu den antiken Kulturentstehungstheorien. Vandenhoeck & 
Ruprecht, Göttingen (2003). 

Žekulin, N.G.: Turgenev and the Ancient Classical World. In: K. Kroó, P. Torop (ed.) 
Russian Text (19 th century) and Antiquity = Russkij tekst (19 vek) I antichnost’. 
L´ Harmattan, Budapest; Tartu, pp. 169–206 (2008). 


