
Российская академия наук 
Институт научной информации 

по общественным наукам 

ЧЧЕЕЛЛООВВЕЕКК::  
ООББРРААЗЗ  ИИ  ССУУЩЩННООССТТЬЬ..  

ГГУУММААННИИТТААРРННЫЫЕЕ  ААССППЕЕККТТЫЫ  

НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ 
 

Издается с 1990 года 
Выходит 4 раза в год 

 
№ 4 (39) 

2019 
 

В номере: 
 

Тема номера: XXI век, картина мира: 
Утопия или антиутопия? 

Рассматривается вопрос о картине 
мира в аспекте ее содержания и основ-
ных черт, включая вопрос о качестве 
существующей и развивающейся цивили-
зации: она ближе к утопии или анти-
утопии? Или становится чем-то третьим? 

 
 



Учредитель 
Институт научной информации по общественным наукам РАН, 
Центр гуманитарных научно-информационных исследований 

ИНИОН РАН 
 

Редакция 
Главный редактор: Л.В. Скворцов – д-р филос. наук 
Заместители главного редактора: Л.Р. Комалова – д-р филол. 

наук, Г.В. Хлебников – канд. филос. наук  
Редакционная коллегия: В.З. Демьянков – д-р филол. наук (Россия, 

Москва); Х.В. Дзуцев – д-р соц. наук (Россия, Владикавказ); 
Ю.А. Кимелев – д-р филос. наук (Россия, Москва); И.В. Кон-
даков – д-р филос. наук (Россия, Москва); Т.Н. Красавченко – 
д-р филол. наук (Россия, Москва); В.Е. Лепский – д-р психолог. 
наук (Россия, Москва); С.И. Масалова – д-р филос. наук (Рос-
сия, Ростов-на-Дону); А.Е. Махов – д-р филол. наук (Россия, Мо-
сква); Л.И. Мозговой – д-р филос. наук (Украина, Славянск); 
А.В. Нагорная – д-р филол. наук (Россия, Москва); Н.Т. Пах-
сарьян – д-р филол. наук (Россия, Москва); Р.К. Потапова – д-р 
филол. наук (Россия, Москва); В.В. Потапов – д-р филол. наук 
(Россия, Москва); Э.Б. Яковлева – д-р филол. наук (Россия, Мо-
сква); А.М. Гагинский – канд. филос. наук (Россия, Москва); 
Р.С. Гранин – канд. филос. наук (Россия, Москва); В.Н. Же-
лязкова – д-р филологии (Болгария, София); И.В. Кангро – д-р 
филологии (Латвия, Рига); М.Ю. Коноваленко – канд. психолог. 
наук (Россия, Москва); О.В. Кулешова – канд. филол. наук (Рос-
сия, Москва); О.А. Матвейчев – канд. филос. наук (Россия, Мо-
сква); Е.М. Миронеско-Белова – д-р филологии (Испания, Гра-
нада); П.-Л. Талавера-Ибарра – д-р филологии (США, Остин); 
Чж. Цзыли – канд. пед. наук (Китай, Шанхай); Е.А. Цурганова – 
канд. филол. наук (Россия, Москва). 

Выпускающие редакторы номера: Р.С. Гранин – канд. филос. наук 
Ответственный редактор номера: Г.В. Хлебников – канд. фи-

лос. наук 
Ответственный секретарь: С.С. Сергеев  
ISSN 1728-9319  

Журнал «Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты»
включен в Российский индекс научного цитирования (РИНЦ) 

 
DOI: 10.31249/chel/2019.04.00 

 
© «Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты», журнал, 2019 

© ФГБУН «Институт научной информации по общественным наукам
Российской академии наук», 2019 



Russian Academy of Sciences 
Institute of Scientific Information 

for Social Sciences 

HHUUMMAANN  BBEEIINNGG::  
IIMMAAGGEE  AANNDD  EESSSSEENNCCEE..  

HHUUMMAANNIITTAARRIIAANN  AASSPPEECCTTSS  

SCHOLARLY JOURNAL 
 

Published since 1990 
4 issues per year 

 
№ 4 (39) 

2019 
 

In the issue: 
 

Theme of the issue: 21 st century, 
Worldview: Utopia or Dystopia? 

The issue deals with the worldview 
phenomenon and considers its content and 
main features, focusing on the quality of the 
existing and developing civilization: is it 
closer to utopia or dystopia? Or is it 
becoming something different? 

 



 
Содержание 

 

 

4

Founder 
Institute of Scientific Information for Social Sciences of the Russian 

Academy of Sciences, Centre of Humanitarian Scientific  
and Informational Researches  

Editorials 
Editor-in-chief: Lev Skvortsov – Doctor of Science in Philosophy; 
Deputy editors-in-chief: Liliya Komalova – Doctor of Science in Philology;

Georgiy Khlebnikov – PhD in Philosophy 
Editorial board: Valery Demiankov – Doctor of Science in Philology (Russia, Mos-

cow); Hassan Dzutsev – Doctor of Science in Sociology (Russia, Vladikavkaz); 
Yuriy Kimelev – Doctor of Science in Philosophy (Russia, Moscow); Igor 
Kondakov – Doctor of Science in Philosophy (Russia, Moscow); Tatiana 
Krasavchenko – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Vladimir 
Lepsky – Doctor of Science in Psychology (Russia, Moscow); Svetlana Ma-
salova – Doctor of Science in Philosophy (Russia, Rostov-on-Don); Alek-
sandr Makhov – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Leonid 
Mozgovoj – Doctor of Science in Philosophy (Ukraine, Slavyansk); Alexan-
dra Nagornaya – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Nataliya 
Pakhsariyan – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Rodmonga 
Potapova – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Vsevolod Po-
tapov – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Emma Jakovleva –
Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Alexej Gaginsky – PhD in 
Philosophy (Russia, Moscow); Roman Granin – PhD in Philosophy (Russia, 
Moscow); Veselka Zhelyazkova – PhD in Philology (Bulgaria, Sofia); Ilze 
Kangro – PhD in Philology (Latvia, Riga); Marina Konovalenko – PhD in 
Psychology (Russia, Moscow); Olga Kuleshova – PhD in Philology (Russia, 
Moscow); Oleg Matveichev – PhD in Philosophy (Russia, Moscow); Elena 
Mironesko-Bielova – PhD in Philology (Spain, Granada); Pablo-Leonardo 
Talavera Ibarra – PhD in Philosophy (USA, Austin); Zhang Zi-Li – PhD in 
Pedagogical Science (China, Shanghai); Elena Tsurganova – PhD in Philo-
logy (Russia, Moscow). 

Issue editors: Georgiy Khlebnikov – PhD in Philosophy, Roman Granin – PhD in 
Philosophy 

Executive secretary: Sergey Sergeev  
ISSN 1728-9319 

Journal «Human Being: Image and Essence. Humanitarian Aspects»
is indexed in the Russian Science Citation Index 

DOI: 10.31249/chel/2019.04.00 
© «Human Being: Image and Essence. Humanitarian Aspects», 

journal, 2019
© FSBIS «Institute of Scientific Information for Social Sciences

of the Russian Academy of Sciences», 2019



 
Содержание 

 

 

5

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
 
Утопия, антиутопия и современность............................................ 9 
 
Гранин Р.С. Эсхатология и утопия в русской религиозной 
философии,......................................................................................... 9 

Погорельская С.В. Философ несбывшегося будущего ................... 23 
 
Вызовы времени ............................................................................... 39 
 
Погорельская С.В. Мартин Хайдеггер, «Черные тетради»: 
Актуальная дискуссия .................................................................... 39 

Боброва Л.А. Актуальность проблемы мышления.......................... 58 
Геворкян А.Р. Метафизика марксизма: Генезис и последствия..... 70 
Шаталов-Давыдов Д.Ю. Non-human ecology: Экокритицизм  
и новая онтология объектов, .......................................................... 96 

 
Человек в культуре........................................................................ 113 
 
Цибизова И.М. Милосердие и мир ................................................. 113 
Якушева Г.В. Многоточие Сократа, открытый финал  
Генриха Ибсена и полифония Михаила Бахтина ....................... 122 

 
Междисциплинарные исследования .......................................... 133 
 
Гранин Р.С. Эсхатологическая парадигма и ее структура ........... 133 



 
Содержание 

 

 

6

Шкаев Д.Г. Финно-угорская гипотеза возникновения 
древнерусского государства: К вопросу о варягах, словенах,  
руси и Рюриковичах ..................................................................... 142 

Теуш О.А. Лес как локус хозяйственной и промысловой 
деятельности человека (На материале диалектной лексики  
Европейского севера России) ...................................................... 154 

 
Рецензии........................................................................................... 175 
 
Грассе Е.Е., Хлебников Г.В. Рецензия на монографию:   
Еврейская философия прошлого и настоящего.  
Современные ответы к классическим источникам .................... 175 

 
Переводы ......................................................................................... 178 
 
Хлебников Г.В. Выборочный перевод: Штиглер Б. 
Мечты и кошмары. За эрой антропогена .................................... 178 

 
В память о… ................................................................................... 188 
 
Геворкян А.Р. Радетельница философии общего дела:   
Дар памяти Светлане Григорьевне Семеновой  
(23.08.1941 – 09.12.2014) .............................................................. 188 

 



 
Contents 

 

 

7

 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONTENTS 
 
 

Utopia, dystopia and modernity.......................................................... 9 
 
Granin R.S. Eschatology and utopia in Russian  

religious philosophy............................................................................ 9 
Pogorelskaya S.V. The philosopher of an unfulfilled future ............... 23 
 
Challenges of the time ........................................................................ 39 
 
Pogorelskaya S.V. Martin Heidegger, Black Notebooks:  

A current discussion.......................................................................... 39 
Bobrova L.A. The relevance of the thinking issue ............................... 58 
Gevorgyan A.R. Metaphysics of Marxism: Genesis  

and consequences .............................................................................. 70 
Shatalov-Davydov D.Yu. Non-human ecology:  

Ecocriticism and new object ontology .............................................. 96 
 
Human being in culture ................................................................... 113 
 
Tsibizova I.M. Mercy and the world .................................................. 113 
Yakusheva G.V. The tree dots in the reflections of Socrates,  

the open finales in the plays of Henrik Ibsen and the polyphony 
in the works of Mikhail Bakhtin ..................................................... 122 

 
Interdisciplinary research ............................................................... 133 
 
Granin R.S. Eschatological paradigm and its structure...................... 133 



 
Contents 

 

 

8

Shkaev D.G. Finno-Ugric theory of the ancient Russian  
state origins: On the issue of Varangians, Slovenes,  
Russ and Rurikids ........................................................................... 142 

Teush О.А. Forest as a locus of human economic  
and commercial activity (On the basis of dialect vocabulary  
of the European North of Russia) ................................................... 154 

 
Reviews.............................................................................................. 175 
 
Grasse E.E., Khlebnikov G.V. Review of the monograthy  

«Jewisch philosophy. Past and present. Contemporary  
responses to classical sources» ....................................................... 175 

 
Translations ...................................................................................... 178 
 
Khlebnikov G.V. Part translation of «Stiegler B. Dreams  

and nightmares. Beyond Anthropocene era» .................................. 178 
 
In memoriam .................................................................................... 188 
 
Gevorgyan A.R. Enthusiast of the Common Cause Philosophy:  

In memory of Svetlana Semenova (23.08.1941–09.12.2014)......... 188 
 



 
Якушева Г.В. 

 

 

122

УДК: 82; 179 
 
 
 
 
 
 
 
 

Якушева Г.В. 

МНОГОТОЧИЕ СОКРАТА,  
ОТКРЫТЫЙ ФИНАЛ ГЕНРИХА ИБСЕНА  
И ПОЛИФОНИЯ МИХАИЛА БАХТИНА1 

Государственный институт русского языка им. А.С. Пушкина, 
Москва, Россия, yakusheva.g@inbox.ru 

 
Аннотация. Статья посвящена проблеме бесконечности процесса нашего 

творческого мышления и в то же время проблеме существования множества мне-
ний и личностных человеческих правд. При этом для мудреца Античности Со-
крата самым важным было вовлечь в свои «сократовские диалоги» как можно 
больше людей, включая простонародье; выдающийся норвежский драматург 
ждал от своих зрителей и читателей самостоятельного варианта нарочито неопре-
деленной развязки своих пьес, а для креативного литературоведа Михаила Бахти-
на «полифония» (многоголосие) персонажей в художественной литературе 
(Ф.М. Достоевского) служила аргументом для доказательства невозможности 
достичь взаимопонимания в человеческом обществе, как и найти настоящую ис-
тину, – что и не должно быть целью автора. 

Ключевые слова: бесконечность процесса мышления; сократический диа-
лог; открытый финал; полифония; поиск истины. 

Поступила: 19.07.2019                             Принята к печати: 20.08.2019 
 

Yakusheva G.V. 
The three dots in the reflections of Socrates, the open finales in the plays 

of Henrik Ibsen and the polyphony in the works of Mikhail Bakhtin 
The Pushkin State Russian Language Institute, 

Moscow, Russia, yakusheva.g@inbox.ru 
 

Abstract. The paper focuses on the infinity of the creative thinking process and, 
at the same time, on the availability of different opinions and the human personal truths. 
                                           

1 © Г.В. Якушева, 2019 



Многоточие Сократа, открытый финал Генриха Ибсена 
и полифония Михаила Бахтина 

 

 

123

For all that the most important intention for the antique sage Socrates was to draw into 
his «Socratic debate» the public at large including demotic people. The outstanding 
Norwegian dramatist expected from his spectators and readers independent supposi-
tions about intentionally uncertain denouement in his plays. For the creative specialist 
in literature Mikhail Bakhtin «polyphony» (a great number of different personages in 
the fiction of F.M. Dostoevsky) was the argument for the impossibility to reach an un-
derstanding in the human society as well as to find the real truth, which is not supposed 
to be the purpose of the author. 

Keywords: the infinity of the thinking process; Socratic debate; the open finale; 
polyphony; the search for the truth. 

Received: 19.07.2019                                            Accepted: 20.08.2019 
 
 
Слово, «логос», с самого начала введения его в философский 

язык Гераклитом (VI–V вв. до н.э.) было амбивалентным. С одной 
стороны, монолог (заповедь, закон, приказ; признание целостности 
и всеединства бытия, вошедшее в сферу иудейских и христианских 
учений как слово «живого» Бога, окликавшегося этим словом и 
называвшего им явления, существа и предметы, вызывая их тем 
самым из небытия. В параллель хрестоматийно известному началу 
Евангелия от Иоанна – «в начале был логос (слово), и логос (сло-
во) было у Бога, и логос (слово) был Бог» – вся история земной 
жизни Иисуса Христа интерпретируется как воплощение и воче-
ловечивание Слова с большой буквы, которое принесло людям 
откровение и само было этим откровением («словом жизни», са-
мораскрытием «Бога незримого»). В таком качестве слово есть 
безальтернативное утверждение, фундамент, опора, принцип (ска-
занное относится, разумеется, и к исламу и к слову пророка Му-
хаммеда) – и в содержательном, понятийном плане ставит после 
себя точку как констатация непреложной истины или же запятую 
для развернутого комментария к ней, но никак не апробации ее на 
подлинность или, тем более, предмет оспаривания. 

С другой стороны, слово – универсальный инструмент ком-
муникации, взаимосвязи между людьми, в данной функции непре-
менно требующей на себя реакции, соответствующей понятию диа-
лога / полилога («слову» двоих и многих). И если в первом случае 
«слово» есть «цель» (т.е. нечто достигнутое и определенное), то во 
втором значении слово – это путь, процесс, в котором точка может 
быть только остановкой на пути обсуждения, размышления, оцен-
ки воспринятого слова. Отсюда и явление философского диалога – 



 
Якушева Г.В. 

 

 

124

особого вида философской литературы, раскрывающей ту или 
иную тему в инсценируемой беседе нескольких лиц. 

Впервые этот жанр получил распространение в мемуарной 
литературе о Будде (VI–V вв. до н.э.) и Сократе (IV в. до н.э.). Евро-
пейская мысль гораздо более осведомлена о сократической линии 
философского диалога – благодаря трудам Ксенофонта и Платона, а 
также их продолжателей (в том числе Цицерона, Августина Бла-
женного, Григория Нисского, Пьера Абеляра, Джордано Бруно, Га-
лилео Галилея, Григория Сковороды и др.). В начале XIX в. фило-
софский диалог высоко ценился немецкими романтиками с их 
фихтеанско-шеллингианской «философией тождества» («Я» = «Не-Я», 
сопрягающая личность и универсум) и «тяготением к бесконечно-
му» (Sehnsucht nach der Unendlichkeit); к концу XIX – XX в. эта тра-
диция приобрела иные формы, о чем пойдет речь ниже. 

Пока же, возвращаясь ко временам Античности, обращаем 
внимание на общность многих позиций буддизма и сократовского 
учения – с учетом того, что запрос на обнаружение восточных 
корней (или перекличек с Востоком) у современных исследовате-
лей сократических традиций достаточно отчетлив, однако не 
вполне удовлетворен (см., в частности, коллективную монографию 
[Михаил Бахтин: Pro et contra, 2001] и библиографию, представ-
ленную в ней по вышеобозначенной проблеме). 

Приверженцы учения Будды, как и Сократ, ориентировались 
на этику – практическую ценность своей философии, предпола-
гающей установку не на слово-закон, а на слово-размышление, 
выступая не только против особого значения внешних форм рели-
гиозной жизни и особенно ритуализма, но и против абстрактно-
догматических исканий (свойственных предшествующей брахма-
нистско-ведийской традиции), выдвигая в качестве центральной 
проблемы бытие личности. Определяя четырьмя составляющими 
этого бытия страдание, причину страдания, освобождение от стра-
дания и путь, ведущий к этому освобождению, буддизм исходит из 
принципа автономии личности (несвязанности с внешним миром и 
волей Творца, который не вписывается в буддийское учение) и ее 
самовоспитания (посредством «самопогружения» – медитации как 
средства не столько познания мира, сколько преобразования соб-
ственной психики и психофизиологии), представления о цельности 
бытия. Нет противостояния субъекта и объекта, внутреннего и 
внешнего, чувственного и рассудочного; страдание и его отсутст-



Многоточие Сократа, открытый финал Генриха Ибсена 
и полифония Михаила Бахтина 

 

 

125

вие воспринимаются как состояние единого бытия: только в пер-
вом случает это бытие проявленное, а во втором – непроявленное, 
к которому надо стремиться, освобождаясь от пут реальности 
(«профанического» существования), избегая всех форм социальных 
связей и ориентируясь на спокойствие, отстраненность и терпи-
мость. При желании отсюда можно провести нити в еще более дале-
кое прошлое – к Лао-цзы, по преданию жившему в VII–VI вв. до н.э. 
основателю даосизма – влиятельного китайского учения, само на-
звание которого («дао» – путь) обозначает предпочтение процесса 
результату (возможно, от осознания большей определенности пер-
вого по сравнению со вторым). Это последнее обстоятельство – 
необходимость устремления к будущему и нечеткость (многознач-
ность) представления о нем – и является, на наш взгляд, основной 
характеристикой философии Сократа. При том что «будущее» по-
нимается здесь в широком смысле: и как будущее в судьбе и от-
дельного человека, и государства, и народа, и человечества в це-
лом, что означает более или менее адекватное представление о 
смысле и цели нашего существования, и как будущее в способно-
стях возможных или желаемых достижениях нашего познания. 

«Я знаю то, что ничего не знаю», – крылатый сократовский 
афоризм, в котором древнегреческий мудрец сразу ставит много-
точие в своих настоящих и будущих размышлениях, подкреплен 
известным сократовским неприятием письменности, в каковой 
мыслитель видел врага культуры и прогресса. Во-первых, потому 
что «человечество потеряет память» (вот косвенный аргумент 
«унитаристов» в пользу авторства Гомера при полемике с «анали-
тиками», уверявшими и уверяющими до сих пор, что один человек 
не мог бы удержать в голове весь огромный текстуальный массив 
«Илиады» и «Одиссеи»: в IX–VIII вв. до н.э. у человечества был 
другой объем памяти). Во-вторых, убежденный сторонник и пер-
вый гений философского диалога, Сократ полагал, что письменная 
фиксация мысли убьет ее движение, остановит ее развитие в про-
цессе тех необходимых столкновений «да», «нет», «может быть», 
«сомневаюсь» и т.п., которые рождает только живая речь. 

Современные исследователи, знающие Сократа только по 
свидетельствам современников (включая карикатурный образ фи-
лософа в комедии Аристофана «Облака»), рисует его в облике не 
ученого, а скорее народного мудреца, в чем-то сходного с Эзопом 
и, может быть, с распространенным типом восточного мудреца 



 
Якушева Г.В. 

 

 

126

наподобие Ходжи Насреддина. Проводя большую часть времени 
на площадях и в палестрах (гимнастических школах для мальчиков 
в Древней Греции), Сократ вступал в беседы с каждым кто желал 
поговорить с ним, отрицательно относился к натурфилософским 
спекуляциям предшествующей эпохи, считая достойными внима-
ния лишь чисто человеческие проблемы. В то время Сократ не 
принимал гносеологического и этического релятивизма софистов, 
с которыми постоянно вступал в споры, обсуждая смысл различ-
ных нравственных понятий, как то: благо, мудрость, справедли-
вость и т.п. Примечательно в этой связи следующее суждение Сокра-
та: «К власти стремятся худшие», подкрепляемое суровой 
критикой современной ему афинской демократии и утверждением, 
что «лучшими», достойными принять бремя власти, являются лю-
ди образованные, ибо добродетель тождественна знанию. 

Нельзя здесь не обратить внимания на то, что Сократ таким 
образом являет себя в качестве далекого предшественника эпохи 
Просвещения с ее безграничной верой в позитивный потенциал 
человеческой натуры, которой необходимо лишь дать ориентиры, 
указать путь для правильного развития ума и сердца, а заодно в 
качестве убежденного демократа. Ведь метод философствования, 
который герой платоновских диалогов Сократ сам называл майев-
тикой или мэевтикой (буквально – «повивальное искусство», ибо 
мыслитель полагал, что помогая рождению истины в умах других 
людей, он в духовной сфере продолжает дело своей матери, пови-
тухи Фенареты), состоял в напористой интеллектуальной провока-
ции-пробуждении многими умело поставленными вопросами всех 
участников философских диалогов – из самых широких слоев об-
щества – к самостоятельной работе мысли. 

Так сократовское многоточие проецируется на продолжение 
поиска истины не только «во времени», но и «в пространстве», 
рассчитывая не на элитарность, а на широту восприятия и обсуж-
дения той или иной проблемы, – и если с этой точки зрения по-
смотреть на благородную фигуру Сократа, то мы увидим в ней не 
столько создателя философской системы, сколько проповедника 
философской этики (в одном ряду с Конфуцием, Махатмой Ганди, 
Львом Толстым). Принцип сократовского «многоточия» как знака 
бесконечности поиска истины трансформировался в конце XIX в.  
в открытый финал «новой драмы» Генриха Ибсена. Самое мощ-
ное и самое влиятельное явление европейской драматургии обо-



Многоточие Сократа, открытый финал Генриха Ибсена 
и полифония Михаила Бахтина 

 

 

127

значенного периода, творчество выдающегося норвежца впитало в 
себя все веяния времени: национальную романтику, социальную 
критику, гуманистические импульсы, анархический бунт (Макс 
Штирнер с его знаменитым программным трактатом «Единственный 
и его достояние», Михаил Бакунин), психофизиологические откры-
тия (Зигмунд Фрейд), «философию жизни» («Lebens philosophie») и 
культ «сильной личности» Фридриха Ницше, используя художест-
венные приемы и методы романтизма и реализма, натурализма и 
символизма, что в итоге привело к созданию Ибсеном так назы-
ваемой «новой», интеллектуально-аналитической драмы. Отличи-
тельные приметы: борьба идей, выраженная неявно в острой сце-
нической интриге, в некой «тайне», скрывающей суть, истинное 
содержание либо характеров, либо происходящих событий, – и тре-
бующая для своего выявления активного соучастия, напряженной 
умственной, духовной работы зрителей, приглашаемых таким об-
разом к новому «философскому диалогу». Среди наиболее резо-
нансных пьес Ибсена – философско-символические драматические 
поэмы «Бранд» (1866), «Пер Гюнт» (1867), драмы «Столпы обще-
ства» (1877), «Привидения» (1881), «Враг народа» (1882), «Гедда 
Габлер» (1890), «Строитель Сольнес» (1892) и, конечно же, «Ку-
кольный дом» («Нора», 1879), вызвавшая бурные дискуссии уже 
после первой постановки и несмолкающие вплоть до сегодняшнего 
дня (видимо, в связи с современными неоконсервативными взгля-
дами на женскую эмансипацию) споры. Сам драматург не раз за-
являл, что считает своей задачей ставить вопросы, а не давать от-
веты (которые ему самому не всегда ясны), что пьеса не должна 
кончаться с падением занавеса в последнем акте, и дело каждого 
читателя или зрителя дойти до финала путем «личного творчества». 

Здесь мы не только нащупываем ибсеновскую линию связи 
между сократическим «многоточием» и брехтовским эпическим те-
атром «разума и анализа», но и прочитываем памятные нам по фило-
софским беседам Сократа побуждения к самостоятельной мысли. 

Точнее, мыслям, – потому что далее активным продолжением 
сократовской традиции будет полифония Михаила Бахтина. То 
«многоголосие», прозорливо отмеченное видным общественным 
отечественным литературоведом и культурологом в творчестве  
Ф.М. Достоевского, которое призвано открыть нам путь к призна-
нию и познанию не одной, а множества истин, и к тому же их по-
стоянной незавершенности, неопределенности, недосказанности 



 
Якушева Г.В. 

 

 

128

как знаков нескончаемого разнообразия взглядов и оценок (дик-
туемых, в числе прочего, не только средой, обстоятельствами и 
характером, но и уровнем интеллекта). Все это, разумеется, долж-
но высвободить наше мышление из пут тоталитаризма – но не ос-
вободимся ли мы при этом из пут релятивизма и невежества? По-
тому что при всем богатстве фактов, наблюдений и литературно-
культурологических открытий Михаила Бахтина, введшего, как 
известно, в нашу словесную гуманитарную науку не только музы-
коведческое понятие «полифонии», но и понятие «карнавализа-
ции», «мениппеи», «большого времени», «народной смеховой 
культуры», «памяти жанра», «философии поступка», «хронотопа» 
(это из естественных наук), «романного слова», «низовой культу-
ры» – возможно, перечень не полон; при том, что в своем литера-
туроведческом самоопределении Бахтин однозначно и аргументи-
рованно включает себя в сократовскую традицию развития 
гуманитарного мышления [Бахтин, 1979], именно с этих позиций 
устанавливая связь между раблезианским смехом – через менип-
пову сатиру – с сократовским диалогом, вычерчивая таким обра-
зом траекторию пути европейского (а, может быть, и мирового) 
вольномыслия, – именно поэтому знакомство с блестящими кон-
цепциями Бахтина вызывает вопросы. 

Это и вопрос о полифонии в романах Достоевского – если 
она свойственна только данному писателю, то правомерно ли рас-
сматривать ее как некое общее свойство романного творчества, а 
если нет – то применимо ли понятие полифонии (в том не-
музыковедческом смысле, которое придает ему Бахтин, т.е. – много-
разноголосие как разногласие, неслиянность) к творчеству других 
романистов, в том числе совпадающих с Достоевским по парамет-
рам хронотопа – например, Льва Толстого? 

Это и вопрос о народной смеховой культуре, «высвобождаю-
щем» карнавале, зарождение и рассвет которых Бахтин связывает 
почти исключительно с Возрождением – в то время как уже в Антич-
ности, начиная с Древней Греции, существовали и разнообразные 
«расковывающие», «травестирующие» дерзкие народные празднест-
ва (Дионисийские действа, Сатировская драма, римские Сатурналии) 
и авторские и фольклорные насмешливо-вольнодумные произведе-
ния (пародия на гомеровскую «Илиаду» – «Батрахомиомахия», 
«Война мышей и лягушек» – хрестоматийный пример, который, 



Многоточие Сократа, открытый финал Генриха Ибсена 
и полифония Михаила Бахтина 

 

 

129

вне всяких сомнений, был, как и все вышеуказанное и многое дру-
гое, хорошо известен Бахтину. 

И, наконец, третий и самый главный вопрос. Не сосредото-
чиваясь на не вполне проясненной у Бахтина проблеме возможности 
полифонии в драме (непроясненность коей проецируется у Бахтина 
на платоновские рассуждения о Сократе), обратимся к бахтинско-
му утверждению несводимости многоголосия к единому сознанию 
романтиста, «авторскому вердикту», по выражению критика этой 
позиции Бахтина Н.Я. Берковского. 

Даже если эта «несводимость» относится только к художест-
венному опыту Достоевского, характеризуя именно его «разорван-
ное» сознание, то и в этом случае тезис представляется проблема-
тичным: литературное произведение дает портрет определенной 
кисти (метода, направления, стиля), а не фотографию – хотя и 
здесь наличествует тот или иной ракурс, обстановка, освещение 
фиксируемого. Так что в любом случае – если не явно, то импли-
цитно в любом произведении (произведенном тем или иным спо-
собом тем или иным лицом) присутствует «единое сознание» 
«производителя», его выбор времени, места, поступка, образа и 
слова того, кому он дает «голос». 

Еще острее встает проблема «авторского вердикта» в контексте 
сократовских диалогов, на которые столь решительно ориентирует-
ся Михаил Бахтин. Никак не претендующий на «последнее слово» 
(«финализацию») диалога, закрепляя за собой лишь роль учителя 
как скорее «навигатора» в поисках знания, чем «транслятора» уже 
готовых идей, называя, если верить Платону, «идеологом» не толь-
ко себя, но и каждого из участников провоцируемых им дискуссий-
бесед, Сократ тем не менее был проповедником – в том смысле, что 
признание им бесконечной множественности «идеологов» и «идей» 
совсем не означало их для него однозначности. 

Все, что мы знаем о легендарном мудреце из «Апологии Со-
крата» и других трудов Платона, а также из «Воспоминаний о Сокра-
те» Ксенофонта, рисует образ не только непримиримо честного, стой-
кого и независимого мыслителя, но и строгого рационалиста в этике, 
сумевшего, по замечанию Аристотеля в его «Метафизике», впервые 
целью индуктивных доказательств выстроить общее определение 
различных нравственных понятий. В этой связи уместно вспомнить и 
о других учениках Сократа, противниках Платона, радикализирую-
щих сократовский индивидуализм и противопоставление законам 



 
Якушева Г.В. 

 

 

130

общества требований добродетели: Антисфена, одного из основопо-
ложников сократической школы киников, и Аристипа, основателя 
киренской школы, также входящей в число сократических. Хотя пер-
вый видел единственное подлинное наслаждение жизни в труде,  
а второй тяготел к гедонизму, – оба стремились к ограничению  
потребностей, обусловленных ими забот (в том числе об имуществе)  
и свободе от каких-либо социальных (гражданских) обязательств.  
Отсюда и «внегосударственный», точнее, «антигосударственный»  
антропоцентризм Сократа, который первым раскрыл и сформулиро-
вал это понятие в античной философии, и та органично присущая 
этому понятию, фактически выражающая его телеология, которая, 
признавая «экземплярную» множественность (допускаемую самодос-
таточность каждой единицы) людей и мнений, признает необходи-
мую цель и целеполагание существования последних. 

Так «открытый», «полифонический» диалог Сократа деклари-
рует, образно говоря, вариативность пути, но не отсутствие исходной 
точки, опоры и цели движения, т.е. – отсутствие онтологического ос-
мысления того малого мира, которым является философское учение 
или художественное произведение, его создателем. 

Сын постмодернистской эпохи «человека играющего» («homo 
ludens», по известному определению Йохана Хёйзинги) Михаил 
Бахтин, на ранних этапах творческого становления пытавшийся 
найти опору в христологической онтологии, в результате пришел к 
своеобразной «карнавализации» своего культурологического мыш-
ления. С одной стороны, он раскрывает и актуализирует новые по-
тенции сократовского диалога (наиболее интересной здесь пред-
ставляется интерпретация проблемы «Другого», сопоставимая, в 
частности, с тезисами экзистенциализма Ж.-П. Сартра). С другой 
стороны, он не «освобождает», а релятивирует Сократа, заменяя его 
диалогическую бесконечность диалогической бесцельностью, а по-
иск идеи и смысла – постмодернистской легкомысленно-отчаянной 
констатацией «ненаходимости» автора и его вердикта как для на-
ших литературных героев, так и для нашего бытия. 

 
 

Список литературы 
 

Адмони В.Г. Генрих Ибсен // История всемирной литературы: В 9 т. / отв. ред. 
И.А. Бернштейн. – М.: Наука, 1991. – Т. 7. – 830 с. – С. 426–435. 



Многоточие Сократа, открытый финал Генриха Ибсена 
и полифония Михаила Бахтина 

 

 

131

Бахтин М.М. Проблемы поэтики Достоевского. – М.: Сов. писатель, 1979. – 256 с. 
Бахтин М.М. Творчество Франсуа Рабле и народная культура Средневековья и 
Ренессанса. – М.: Худож. литература, 1990. – 230 с. 

История всемирной литературы: В 9 т. / отв. ред. И.С. Братинский. – М.: Наука, 
1983. – Т. 1. – 583 с. 

История всемирной литературы: В 9 т. / отв. ред. И.А. Бернштейн. – М.: Наука, 
1991. – Т. 7. – 830 с. 

Кожинов В.В. Бахтин и его читатели. Размышления и отчасти воспоминания // 
Диалог. Карнавал. Хронотоп. – М., 1993. – № 2/3. – С. 120–134. 

Лосев А.Ф. История античной эстетики. Софисты, Сократ, Платон. – М.: Изд-во 
МГПИ, 1969. – 180 с. 

Махлин В.Л. Карнавализация // Литературная энциклопедия терминов и понятий / 
гл. ред. и сост. А.Н. Николюкин. – М.: НПК «Интелвак»: ИНИОН РАН, 2001. – 
С. 338–340. 

Махлин В.Л. Полифония // Литературная энциклопедия терминов и понятий. / гл. 
ред. и сост. А.Н. Николюкин. – М.: НПК «Интелвак»: ИНИОН РАН, 2001. – 
С. 756–759. 

Миллер Т.А. Греческая литература классического периода (V–IV вв. до н.э.). Проза // 
История всемирной литературы: В 9 т. – М.: Наука, 1983. – Т. 1. – С. 378–396. 

Михаил Бахтин: Pro et contra. Личность и творчество М.М. Бахтина в оценке рус-
ской и мировой гуманитарной мысли: Антология / сост. К.Г. Исупов. – СПб.: 
Изд-во Русского христианского гуманитарного института, 2001. – Т. 1. – 551 с. 

Философский энциклопедический словарь / под ред. Л.Ф. Ильичева и др. – М.: 
Сов. энциклопедия, 1983. – 840 с. 

Храповицкая Г.Н. Ибсен Хенрик // Зарубежные писатели: библиографический 
словарь: В 2 ч. / под ред. Н.П. Михальской. – М.: Просвещение, 1997. – Ч. 1:  
А–Л. – С. 325–333. 

Цурганова Е.А. Полифония русских голосов в западном литературоведении 
ХХ века // Русское слово в мультикультурном пространстве. – М.: Гос. ин-т им. 
А.С. Пушкина, 2019. – С. 264–272. 

Ярхо В.Н. Греческая литература классического периода (V–IV вв. до н.э.). Поэзия // 
История всемирной литературы: В 9 т. – М.: Наука, 1983. – Т. 1. – С. 343–377. 

Emerson C. The first hundred of Mikhail Bakhtin. – Princeton: Princeton univ. press, 
1997. – 215 p. 

 
 

References 
 

Admoni, V.G. (1978). Henrik Ibsen. IN: Istoria vsemirnoi literatury: V 9 t. T. 7. 
Bakhtin, M.M. (1979). Problemi poetiki Dostoevskogo. Moscow: Soviet writer. 
Bakhtin, M.M. (1990). Tvorchestvo Fransua Rable I narodnaia kultura Srednevekovia i 

Renessansa. Moscow: Hud. Lit. 
Bratinsky, I.S. (Eds.). (1983). Istoria vsemirnoi literatury in 9 t. T. 1. Moscow: Nauka. 



 
Якушева Г.В. 

 

 

132

Kojinov, V.V. (1993). Bakhtin i ego chitateli. Razmishleniia i otchasti vospominaniia. 
Dialog. Karnaval. Hronotop. № 2/3. – pp. 120–134. 

Losev, A.F. (1969). Istoria antichnoi estetiki: Sofisti, Sokrat, Platon. Moscow: MGPI. 
Mahlin, V.L. (2001). Karnavalizatziia. In: Literaturnaia entziklopediia terminov i poni-

atii. (pp. 338–340). Moscow: NPK “Interval”. 
Miller, T.A. (1983). Grecheskaia literature klassicheskogo perioda (V–IV vv. do n.i.) 

Proza. In: Istoria vsemirnoi literatury v 9 t. T. 1. (pp. 378–396). Moscow: Nauka. 
Mikhail Bakhtin: Pro et contra. Lichnost' i tvorchestvo M.M. Bakhtina v otzenke 

russkoi i mirovoi gumaniternoi misli: Antologia. (2001). T. 1. (p. 551). Saint Peters-
burg: RHHI. 

Il’icheva, L.F. (Eds). (1983). Filosofskii entziklopecheskii slovar'. Moscow: Soviet 
encyclopedia. 

Hrapovitzkaia, G.N. (1997). Henrik Ibsen. In: Zarubejniie pisateli: bibliograficheskii 
slovar' v 2 ch. Ch. 1. (pp. 325–333). Moscow: Prosveshenije. 

Tzurganova, E.A. (2019). Polifoniia russkih golosov v zapadnom literaturovedenii XX 
veka. In: Russkoe slovo v mul'tikul'turnom prostranstve (pp. 264–272). Moscow: 
Gos. Inst. A.S. Pushkina. 

Iarho, V.N. (1983). Grecheskaia literature klassicheskogo perioda (V–IV vv. do n.i.) 
Poeziia. In: Istoria vsemirnoi literatury v 9 tomah. T. 1. (pp. 343–377). 

Emerson, C. (1997). The first hundred of Mikhail Bakhtin. Princeton: Princeton univ. 
press. 


