
Российская академия наук 
Институт научной информации 

по общественным наукам 

ЧЧЕЕЛЛООВВЕЕКК::  
ООББРРААЗЗ  ИИ  ССУУЩЩННООССТТЬЬ..  

ГГУУММААННИИТТААРРННЫЫЕЕ  ААССППЕЕККТТЫЫ  

НАУЧНЫЙ ЖУРНАЛ 
 

Издается с 1990 года 
Выходит 4 раза в год 

 
№ 3 (43) 

2020 
 
 

 

Тема номера: Homo scribens: 
Образ и саморефлексия автора  
в европейской словесности 
 

 



Учредитель: 
Институт научной информации по общественным наукам РАН, 
Центр гуманитарных научно-информационных исследований 

ИНИОН РАН 
 

Редакция 
Главный редактор: Л.В. Скворцов – д-р филос. наук 
Заместители главного редактора: Л.Р. Комалова – д-р филол. 

наук, Г.В. Хлебников – канд. филос. наук  
Редакционная коллегия: В.З. Демьянков – д-р филол. наук (Россия, 

Москва); Х.В. Дзуцев – д-р социол. наук (Россия, Владикавказ); 
Ю.А. Кимелев – д-р филос. наук (Россия, Москва); И.В. Кон-
даков – д-р филос. наук (Россия, Москва); Т.Н. Красавченко – 
д-р филол. наук (Россия, Москва); В.Е. Лепский – д-р психолог. 
наук (Россия, Москва); С.И. Масалова – д-р филос. наук (Рос-
сия, Ростов-на-Дону); А.Е. Махов – д-р филол. наук (Россия, 
Москва); Л.И. Мозговой – д-р филос. наук (Украина, Славянск); 
А.В. Нагорная – д-р филол. наук (Россия, Москва); Н.Т. Пах-
сарьян – д-р филол. наук (Россия, Москва); Р.К. Потапова – д-р 
филол. наук (Россия, Москва); В.В. Потапов – д-р филол. наук 
(Россия, Москва); Э.Б. Яковлева – д-р филол. наук (Россия, Моск-
ва); А.М. Гагинский – канд. филос. наук (Россия, Москва);
Р.С. Гранин – канд. филос. наук (Россия, Москва); В.Н. Же-
лязкова – д-р филологии (Болгария, София); И.В. Кангро – д-р 
филологии (Латвия, Рига); М.Ю. Коноваленко – канд. психолог. 
наук (Россия, Москва); О.В. Кулешова – канд. филол. наук (Рос-
сия, Москва); О.А. Матвейчев – канд. филос. наук (Россия, Моск-
ва); Е.М. Миронеско-Белова – д-р филологии (Испания, Гра-
нада); П.-Л. Талавера-Ибарра – д-р филологии (США, Остин); 
Чж. Цзыли – канд. пед. наук (Китай, Шанхай); Е.А. Цурганова – 
канд. филол. наук (Россия, Москва) 

Ответственный редактор номера: Е.В. Лозинская 
Ответственный секретарь: С.С. Сергеев 

Журнал «Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты»
включен в Российский индекс научного цитирования (РИНЦ) 

Журнал зарегистрирован в Федеральной службе по надзору в сфере 
связи, информационных технологий и массовых коммуникаций, 

свидетельство о регистрации СМИ: ПИ № ФС 77–72547 
ISSN 1728-9319 
DOI: 10.31249/chel/2020.03.00 
© «Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты», журнал, 2020 

© ФГБУН «Институт научной информации по общественным наукам
Российской академии наук», 2020 



Russian Academy of Sciences 
Institute of Scientific Information 

for Social Sciences 

HHUUMMAANN  BBEEIINNGG::  
IIMMAAGGEE  AANNDD  EESSSSEENNCCEE..  

HHUUMMAANNIITTAARRIIAANN  AASSPPEECCTTSS  

SCHOLARLY JOURNAL 
 

Published since 1990 
4 issues per year 

 
№ 3 (43) 

2020 
 
 

 

Theme of the issue:  
Homo scribens: 
Author’s image and self-reflection  
in the European literature 

 
 



 
Содержание 

 

 

4

Founder: 
Institute of Scientific Information for Social Sciences of the Russian 

Academy of Sciences, Centre of Humanitarian Scientific  
and Informational Researches  

Editorials 
Editor-in-chief: Lev Skvortsov – DSn in Philosophy 
Deputy editors-in-chief: Liliya Komalova – Doctor of Science in Philology; 

Georgiy Khlebnikov – PhD in Philosophy 
Editorial board: Valery Demyankov – Doctor of Science in Philology (Russia, Mos-

cow); Hassan Dzutsev – Doctor of Science in Sociology (Russia, Vladikavkaz); 
Yuriy Kimelev – Doctor of Science in Philosophy (Russia, Moscow); Igor 
Kondakov – Doctor of Science in Philosophy (Russia, Moscow); Tatiana 
Krasavchenko – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Vladimir 
Lepsky – Doctor of Science in Psychology (Russia, Moscow); Svetlana Ma-
salova – Doctor of Science in Philosophy (Russia, Rostov-on-Don); Alek-
sandr Makhov – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Leonid 
Mozgovoj – Doctor of Science in Philosophy (Ukraine, Slavyansk); Alexan-
dra Nagornaya – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Nataliya 
Pakhsariyan – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Rodmonga 
Potapova – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Vsevolod Po-
tapov – Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Emma Jakovleva –
Doctor of Science in Philology (Russia, Moscow); Alexej Gaginsky – PhD in 
Philosophy (Russia, Moscow); Roman Granin – PhD in Philosophy (Russia, 
Moscow); Veselka Zhelyazkova – PhD in Philology (Bulgaria, Sofia); Ilze 
Kangro – PhD in Philology (Latvia, Riga); Marina Konovalenko – PhD in 
Psychology (Russia, Moscow); Olga Kuleshova – PhD in Philology (Russia, 
Moscow); Oleg Matveichev – PhD in Philosophy (Russia, Moscow); Elena 
Mironesko-Bielova – PhD in Philology (Spain, Granada); Pablo-Leonardo 
Talavera Ibarra – PhD in Philosophy (USA, Austin); Zhang Zi-Li – PhD in 
Pedagogical Science (China, Shanghai); Elena Tsurganova – PhD in Philo-
logy (Russia, Moscow). 

Issue editor: Eugenia Lozinskaya 
Executive secretary: Sergey Sergeev  

Journal «Human Being: Image and Essence. Humanitarian Aspects»
is indexed in the Russian Science Citation Index

Journal is registered by the Federal service for supervision of communications, 
information technology, and mass media, certificat: ПИ № ФС 77–72547 

ISSN 1728-9319 
DOI: 10.31249/chel/2020.03.00  

© «Human Being: Image and Essence. Humanitarian Aspects», journal, 2020
© FSBIS «Institute of Scientific Information for Social Sciences

of the Russian Academy of Sciences», 2020



 
Содержание 

 

 

5

 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
 

Поэты в поэтиках ............................................................................... 9 
 
Махов А.Е. Проблема подражания образцам в поэтологии 
французского классицизма............................................................... 9 

 
Творческий метод  как образ мышления .................................... 27 
 
Котелевская В.В. О повествовательном мышлении  
Томаса Бернхарда: «Вечное возвращение»  и  
полифоническое письмо ................................................................. 27 

Раренко М.Б. «Поворот винта»: Генри Джеймс как писатель  
и как критик ..................................................................................... 55 

 
Писатель в тексте............................................................................. 68 
 
Пахсарьян Н.Т. Имплицитный автор и имплицитный  
читатель в романе рококо............................................................... 68 

Зусман В.Г., Милова А.И. «Человек пишущий» и «человек 
творящий» в прозе А.П. Чехова 1880–1888 гг.  ........................... 83 

Амирян Т.Н. Даниэль Пеннак: от детективов к 
автофикциональному роману......................................................... 98 

 



 
Содержание 

 

 

6

Писатель и его читатели: Парадоксы коммуникации ........... 119 
 
Соколова Е.В. Осцилляция образа: СМИ и В.Г. Зебальд о  
Писателе (у) П. Хандке................................................................. 119 

Асписова О.С. «Весь этот Гёте»: Культ и антикульт .................... 144 
 

Рецензии........................................................................................... 170 
 
Жулькова К.А. Автор и герой: Проблема идентификации. 
Рецензия на книгу: Лекманов О., Свердлов М.,  
Симановский И. Венедикт Ерофеев: Посторонний ................... 170 



 
Contents 

 

 

7

 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONTENTS 
 
 
Poets in the poetical treatises............................................................... 9 
 
Makhov A.E. The problem of imitating models in the poetology 

of French classicism............................................................................ 9 
 
Creative method as way of thinking ................................................. 27 
 
Kotelevskaya V.V. On Thomas Bernhard’s narrative thinking:  

«Eternal return» and a polyphonic writing........................................ 27 
Rarenko M.B. The Turn of the Screw: Henry James as an author  

and a critic......................................................................................... 55 
 
The writer within the text .................................................................. 68 
 
Pakhsarian N.T. Implied author and implied reader  

in rococo novel.................................................................................. 68 
Zusman V., Milova A. «Writing person» vs «creative person»  

in A.P. Chekhov’s prose works of 1880–1888.................................. 83 
Amiryan T.N. Daniel Penncac: From detective to autofiction.............. 98 
 
The writer and his readers: Parodoxes of communication........... 119 
 
Sokolova E.V. Oscillation of the image: Images of  

“Writer” (by) Peter Handke in mass media and  
in W.G. Sebald’s Essays ................................................................. 119 

Aspisova O.S. All this Goethe: Cult and anticult ............................... 144 



 
Contents 

 

 

8

Reviews.............................................................................................. 170 
 

Zhulkova K.A. Author and the character: The identification  
problem (Book review: Lekmanov O., Sverdlov M.,  
Simanovsky I. Venedikt Erofeev: The Outsider)............................ 170 

 



Проблема подражания образцам 
в поэтологии французского классицизма 

 

 

9

ПОЭТЫ В ПОЭТИКАХ 
УДК: 82.0                                            DOI: 10.31249/chel/2020.03.01 

 
 
 
 
 
 
 

Махов А.Е. 

ПРОБЛЕМА ПОДРАЖАНИЯ ОБРАЗЦАМ 
В ПОЭТОЛОГИИ ФРАНЦУЗСКОГО КЛАССИЦИЗМА1 
Российский государственный гуманитарный университет;  

Институт мировой литературы им. А.М. Горького Российской 
академии наук; Москва, Россия, makhov636@yandex.ru 
 
Аннотация. В статье показано, как идея «imitatio auctorum», известная со вре-

мен античности, осмысляется в поэтологии французского классицизма. Рассмотрены 
оппозиция «рабского» и свободного подражания; корреляция концепта подражания с 
понятиями изобретения (inventio), перевода, копирования, воровства, завоевания. 
Проведена дифференциация на уровне предмета подражания. Поэтологи рекоменду-
ют подражать не столько конкретным мыслям и выражениям оригинала, сколько его 
общей идее, «духу», манере, а также самой творческой стратегии автора. В последнем 
случае имеет место подражание не готовому произведению, но процессу его созда-
ния. Установка на подражание оправдывается аргументом взаимности: мы подражаем 
древним точно так же, как сами древние подражали своим предшественникам. 

Ключевые слова: подражание; изобретение; перевод; копирование; Никола 
Буало; Жан Гулю; Шарль де Сент-Эвремон; Жан де Лафонтен; Жан Шаплен; 
Жан-Луи Гез де Бальзак; Гийом Кольте. 

Поступила: 01.04.2020                                   Принята к печати: 20.04.2020 
 
 

                                           
1 © Махов А.Е., 2020 



 
Махов А.Е. 

 

 

10

Makhov A.E. 
The problem of imitating models in 
the poetology of French classicism 

Russian State University for the Humanities; M. Gorky Institute  
of World Literature of Russian Academy of Sciences, Moscow, Russia,  

makhov636@yandex.ru 
 
Abstract. The article shows how the idea of imitatio auctorum, known since  

antiquity, was interpreted in the poetology of French classicism. The opposition of  
«servile» and free imitation, as well as the correlation between the concept of imitation 
and the notions of invention, translation, copying, theft and conquest come under scru-
tiny. A distinction is drawn between different objects of imitation. Poetologists recom-
mend imitating not so much the specific thoughts and expressions of the original as its 
general idea, «spirit», manner, and also the very creative strategy of the author. In the 
latter case the object of imitation is not the completed work, but the process of its crea-
tion. The imitation strategy was justified by the argument of reciprocity: we imitate the 
ancients in the same way as the ancients themselves imitated their predecessors. 

Keywords: imitation; invention; translation; copying; Nicolas Boileau; Jean 
Goulu; Charles de Saint-Évremond; Jean de La Fontaine; Jean Chapelain; Jean-Louis 
Guez de Balzac; Guillaume Colletet. 

Received: 01.04.2020                                                        Accepted: 20.04.2020 
 
 
Отношение автора к традиции стало предметом теоретиче-

ской рефлексии в европейской поэтике, начиная по крайней мере с 
Горация, который представил проблему в виде довольно простой 
альтернативы: «Aut famam sequere aut sibi conuenientia finge» («По-
этическое искусство», 119) – либо «следуй» традиции, либо «из-
мышляй» нечто собственное. Стратегия следования, собственно, и 
соответствует подражанию, а сам глагол «sequor» – нередко в уточ-
няющей конструкции «следовать по следам (vestigia)» – становится 
его устойчивой метафорой [Kaminski, 1998, col. 238]: подражатель 
почтительно «следует» за образцовым автором, стараясь попадать в 
его «следы». Именно так Стаций в финале «Фиваиды» формулирует 
свое отношение к «божественной “Энеиде”»: обращаясь к собст-
венному эпосу, он самокритично призывает его «следовать» за 
«Энеидой» «издалека» и «всегда почитать [ее] следы (longe sequere 
et vestigia semper adora)» (XII, 817). В той же метафорике может  
передаваться и установка на подражание природе – например, в 
«Металогике» Иоанна Солсберийского: во всех искусствах, в том 
числе в поэзии, «подражают природе (et in poetica naturam imitatur)», 
а это значит, что «мастер в искусствах должен следовать природе 



Проблема подражания образцам 
в поэтологии французского классицизма 

 

 

11

(artis opifex sequatur naturam)» – «идти, не отступая, по ее следам  
(a naturae vestigiis poeta non recedat)» [Joannes Saresberiensis, 1855, 
col. 840–841, 847]. 

Такова базовая понятийная конструкция, передающая идею 
подражания образцам. Каждая новая эпоха в истории поэтики, воз-
вращаясь к этой конструкции, в той или иной степени ее пересмат-
ривала, модифицировала, усложняла введением новых понятий и 
метафор. Учения о подражании в поэтиках итальянского Ренессан-
са, оказавшие прямое влияние на литературную теорию француз-
ского классицизма, проанализированы в статье Е.В. Лозинской [Ло-
зинская, 2010]; в настоящей статье мы предпринимаем попытку 
реконструировать понятийную систему собственно французских 
учений о подражании авторам. 

Первое сопряженное с идеей подражания понятие, которое 
следует отметить, – «классическое (classique)». Авторы, избираемые 
для подражания, – непременно классики; в самом словарном опре-
делении классического заложена идея образца, о чем свидетельст-
вует статья «classique» во «Французском словаре» Пьера Ришле: 
«классический» автор – это «автор, который принадлежит к рангу 
наиболее значительных и который в наибольшей мере заслуживает 
быть используемым в качестве образца (modèle)». За этим опреде-
лением следует пояснение: «Цицерон, Теренций, Гораций и Верги-
лий – классические латинские авторы» [Richelet, 1680, p. 142].  
Антуан Фюретьер в «Универсальном словаре» вводит в определе-
ние «классического» параметр качества языка: это определение от-
носится к авторам тех времен (прежде всего эпохи Августа), когда 
«царила хорошая латынь (bonne Latinité), которая начала портиться 
со времен Антонинов» [Furetière, 1690, s. p., статья «classique»]. 

Поскольку классиками являются античные авторы, то стра-
тегия подражания им в целом предполагала почти полное элими-
нирование собственно французской литературной истории: высо-
кой оценке классиков сопутствовало пренебрежение собственной 
национальной традицией. Уже Жоашен Дю Белле советует «гря-
дущему поэту» «читать и перечитывать, перелистывать ночью и 
днем греческие и латинские образцы»1, но при этом оставить «ста-

                                           
1 Его выражение «les exemplaires grecs et latins» – почти точный перевод из 

«Поэтического искусства» Горация, 268–269, с добавлением к горацианским 
«exemplaria Graeca» образцов латинских. 



 
Махов А.Е. 

 

 

12

рые французские стихи», которые «портят вкус нашего языка» [Du 
Bellay, 1905, p. 125]. Позже Буало так же противопоставляет  
античные образцы неудачам французских поэтов: Ронсару, не су-
мевшему найти верный тон в идиллии, противостоят Феокрит и 
Вергилий, которым сочинитель идиллии должен «следовать». 
Французская поэзия для Буало начинается с Малерба, который 
«первым во Франции» показал «силу слова, поставленного на свое 
место» («Поэтическое искусство», I, 131–133), – т.е. слова,  
соответствующего принципу уместности (декорума); он сам, 
как и античные классики, служит «моделью» для современных 
поэтов. 

В присоединении французского автора к образцовым антич- 
ным проявляется установка классицизма на создание собственного 
канона классиков, к чему и должна привести стратегия подража-
ния, которое в конечном итоге стремится к воспроизведению не 
отдельных образцов, но всей системы античной литературы. Под-
ражание должно «осуществить для Франции старую мечту о 
translatio studii» [Génetiot, 2005, p. 13], при котором во француз-
скую литературу будет перенесена совокупность классиков, ре-
презентирующих в каноне тот или иной жанр: для комедии 
Мольер станет новым Теренцием; для сатиры Буало станет Гора-
цием; для трагедии Расин станет Еврипидом и т.д. [Génetiot, 
2005, p. 17]. Этот перенос мог мыслиться и как уже свершивший-
ся: «Разве мы не имеем Малербов и Шапленов, де Менажей и 
Корнелей, которые вполне стоят их Орфеев и их Гомеров, их 
Феокритов и их Еврипидов?» – восклицает Жан Франсуа Ле Гран 
[Le Grand, 1657, p. 29]. 

Необходимое условие для успеха этого проекта – совершен-
ство французского языка, который должен стать современным эк-
вивалентом латыни. Апология национального языка, развиваемая 
во многих поэтологических текстах, может иметь характер уме-
ренный (французский язык не хуже древних) или максималист-
ский (французский превосходит древние языки). Пример первого 
типа дает Жан-Батист Морван де Бельгард: несправедливы те, кто 
полагают, что «французский язык хорош лишь для незначитель-
ных предметов (pour les petits sujets); у современных поэтов и ора-
торов мы находим немало выражений столь же прекрасных, столь 
же смелых и столь же возвышенных (aussi belles, aussi hardies, aussi 
sublimes), как и те, что имеются у греческих и римских поэтов и 



Проблема подражания образцам 
в поэтологии французского классицизма 

 

 

13

ораторов» [Morvan de Bellegarde, 1695, p. 375]. Пример максима-
листского суждения – у Жана Демаре в «Защите поэзии и фран-
цузского языка»: «Сделаем так, чтобы мир восхитился согласием 
наших изобретений с нашим языком (les accords de nos inventions 
avec notre langage), который должен стать победителем (vainceur) 
языка мертвых» [Desmarest, 1675, p. 20], т.е. превзойти древние 
языки. 

 
 

Подражание рабское и свободное 
 
Вопрос, в какой степени новый автор должен следовать за 

образцом, с какой степенью точности воспроизводить его элемен-
ты, порождал различные решения. Однако преобладающая тен-
денция, по справедливому мнению Р. Зюбера, состояла в порица-
нии слишком близкого, буквального подражания [Zuber, 1971, 
p. 387]. Шарль де Сент-Эвремон «несчастье» всей французской 
поэзии усматривает в пристрастии к «рабскому (servile) подража-
нию» [Saint-Evremond, 1708, p. 221]. Шаплен в предисловии к 
«Девственнице», определяя стратегию свободного подражания, 
трансформирует традиционную метафорику: «С одной стороны, я 
следовал (suivi), по своей слабости, путем, проложенным этими 
превосходными людьми [старыми образцовыми поэтами], а с дру-
гой – я тщательно избегал ставить ноги в их следы (mettre les pieds 
sur leurs vestiges)… Мне было достаточно уловить их идею и под-
ражать им в целом (les imiter dans le général), не заимствуя и не ко-
пируя ни их мыслей, ни их слов…» [Chapelain, 1891, p. LXIII]. 
Идея свободного подражания по-прежнему передается как следо-
вание, но уже не по чужим следам – не дословное; впрочем, в от-
казе следовать по чужим следам Шаплен все-таки следует за Анд-
жело Полициано, который уже признавался в неумении «ходить по 
чужим следам» [цит. по: Лозинская, 2010, p. 373]. 

Именно свободное подражание позволит создать нечто 
«свое», что подтверждается традиционной метафорой поэта-пчелы, 
собирающей нектар с разных цветов и перерабатывающей его в 
«собственный» мед. Фигурирующая у Сенеки и Петрарки, метафора 
затем появляется у Монтеня («Опыты», I, XXV) и сохраняет значи-
мость для теоретиков эпохи классицизма – Гийома Кольте [Colletet, 
1658, p. 42], Буало («Поэтическое искусство», II, 65–66). Лафонтен, 



 
Махов А.Е. 

 

 

14

сравнивавший себя с пчелой [Génetiot, 2005, p. 230], в «Послании к 
Юэ» [La Fontaine, 1696, p. 53] нашел бестиарный образ и для раб-
ского подражания: «иные подражатели, глупые скоты (sot bétail)», 
«следуют, как настоящие бараны, за пастырем из Мантуи», т.е. за 
Вергилием; это сравнение навеяно, по наблюдению А. Женетьо, 
строкой Горация «O imitatores servum pecus (О подражатели, рабское 
стадо)» («Послания», I, XIX, 19). В итоге оппозиция свободного и 
рабского подражания находит метафорический бестиарный экви-
валент в паре «пчела – скотина». В литературной практике «стра-
тегия пчелы» реализует себя как комбинаторика, оперирующая 
разнородными исходными материалами, объединяя их единством 
авторского «тона» [Génetiot, 2005, p. 238–239]. Такая стратегия 
характерна, в частности, для Мольера, что показано в монографии 
Клода Бурки [Bourqui, 1999], посвященной литературным источ-
никам драматурга: например, в «Скупом» Мольер контаминирует 
свой античный источник («Кубышка» Плавта) с элементами из 
комедий Ариосто, Буаробера, а также из commedia dell’arte. 

 
 

Подражание и смежные понятия 
 
При обсуждении проблемы подражания классикам категория 

подражания вступает в корреляцию с целым рядом смежных поня-
тий, часть которых являются риторическими и / или поэтологически-
ми терминами (inventio, emulatio), а часть метафоричны (воровство, 
завоевание); одни понятия трактовались как противоположные под-
ражанию, несовместимые с ним, а другие, напротив, сближались с 
подражанием или даже с ним отождествлялись. Отметим основные 
из возникающих подобным образом понятийных конфигураций. 

Подражание / inventio. Корреляция подражания с ритори- 
ческой категорией inventio (нахождения или изобретения) имела 
место уже у поэтологов итальянского Ренессанса [Лозинская, 
2010, с. 386]. Всплывает эта категория при обсуждении проблемы 
подражания и у французских теоретиков поэзии; при этом данные 
понятия могут и противопоставляться (inventio трактуется как бо-
лее предпочтительная стратегия), и рассматриваться как взаимо-
дополняющие. В трактате Пьера де Деймье «Академия поэтиче-
ского искусства» эти два подхода сосуществуют. С одной стороны, 
утверждается превосходство inventio над подражанием: «Изобре-



Проблема подражания образцам 
в поэтологии французского классицизма 

 

 

15

тение (invention) всегда будет больше цениться, чем то, что будет 
сделано в подражание другим». Порождать «новое» свойственно 
человеку: «Нет ничего более противного природе человеческого 
духа, чем лишить его способности вообразить нечто новое (ima- 
giner quelque chose de nouveau), хотя многие и считают это почти 
невозможным». Низко оценивается связанная с подражанием стра-
тегия «следования»: «тот, кто всегда следует (suit) за другим, в 
конце концов всегда окажется последним». Однако, с другой сто-
роны, подражание все-таки включается в арсенал средств поэта, 
которому позволено «присваивать (s’approprier) изобретения и  
памятные высказывания (sentences)» иноземных поэтов (но не по-
этов-соотечественников!). В конечном итоге Деймье постулирует 
необходимость «удачного соединения изобретения с подражани-
ем» [Deimier, 1610, p. 209, 211–212, 214, 250]. Все-таки превосход-
ство изобретения над подражанием у Деймье сохраняется – как и в 
кратком признании Геза де Бальзака: «Я изобретаю гораздо более 
удачно, чем подражаю» [Balzac, 1933–1934, p. 147]. 

Подражание / перевод, копирование. Чрезмерно буквали-
стское подражание рассматривается как неправильная стратегия и 
часто уподобляется переводу и / или копированию1. Таким, по 
мнению Геза де Бальзака, было подражание французских писате-
лей прошлого века: они «были старьевщиками, штопальщиками 
(des Frippiers, et des Ravaudeurs). Они плохо переводили, вместо 
того чтобы хорошо подражать» [Balzac, 1657, p. 306]. Шаплен  
(в предисловии к «Девственнице») допускает лишь такое подра-
жание, при котором автор выступает «не как переводчик, но как 
соперник (non comme traducteur, mais comme émulateur)», подражая 
«не теми же словами, но другими или равнозначными…» [Chape-
lain, 1891, p. LXIII]. Жан Гулю противопоставляет подражание и 
копирование: чтобы быть «хорошим подражателем (bon 
imitateur)», недостаточно быть «хорошим копиистом (bon copiste), 
ибо подражать – значит создавать нечто подобное (quelque chose 
de semblable), а копировать – значит делать лишь то же самое (la 
mesme chose)». Далее «копирование» у Гулю оказывается эквива-
лентно «переводу»; оба этих понятия противопоставляются под-
ражанию: «Чтобы подражать Цицерону», недостаточно «перело-

                                           
1 Различение копирования и подражания проводили уже итальянские по-

этологи – см. [Лозинская, 2010, с. 370]. 



 
Махов А.Е. 

 

 

16

жить на французский то, что он изящно сказал на латыни, это на-
зывается “переводить (traduire)”, а не “подражать”, а тот, кто дела-
ет лишь это, – перелагатель (interprete), а не подражатель» [Goulu, 
1629, p. 251–252]. 

Подражание / воровство / завоевание. Сравнение подра-
жания с грабежом появляется уже у Дю Белле в финальном пасса-
же «Защиты и прославления французского языка», причем с пози-
тивной коннотацией: автор метафорически призывает французов 
«грабить (piller)» «сокровища Дельфийского храма», имея в виду 
под «грабежом» усвоение античных моделей. В поэтологических 
текстах эпохи классицизма «воровство» фигурирует уже в нега-
тивном смысле, как метафора «неправильного» подражания, и 
противопоставляется подражанию правомерному. Сент-Эвремон 
протестует против «позорного разграбления (pillage) древних» 
[Saint-Évremond, 1725, p. 254]; «грабеж», одобрявшийся Дю Белле, 
теперь отвергается. Метафору воровства использует Жорж де 
Скюдери, когда, выражая преобладающее мнение, допускает под-
ражание античным, но не современным авторам: «Если я что-то 
заимствую у греков и латинян, то я совсем ничего не заимствую ни 
у итальянцев, ни у испанцев, ни у французов, полагая, что то, что в 
отношении древних было бы [для меня] учением (étude), в отно-
шении новых (Modernes) – воровство (volerie)» [Scudéry, 1685,  
p. A3]. Теофиль де Вио называет мелкими кражами (larcins) буква-
листские подражания древним [Viau, 1628, p. 3]. Ракан, проводя 
различие между «жалкими копиистами и превосходными подра-
жателями», уподобляет его разнице «между мелкими жуликами 
(petits larrons) и великими завоевателями (conquerans)»: «первые 
могут лишь со стыдом и страхом украшать себя наворованным», 
вторые же «торжествуют победу» и столь успешно хранят свои 
«завоевания», что «навсегда стирают память о законных владель-
цах» завоеванного [Racan, 1724, p. 240]. 

Подражание / соперничество / улучшение. Поэтология 
классицизма использует существовавшее уже и в античной рито-
рике, и в поэтике представление об особой разновидности подра-
жания, при которой автор не просто следует за образцом, но вступа-
ет с ним в состязание. Для этой стратегии в римской риторической 
традиции существовал термин aemulatio, осложнявший идею под-
ражания семантикой соперничества. Если imitatio понималось как 
«следование», то с aemulatio «связывали агональную метафорику»; 



Проблема подражания образцам 
в поэтологии французского классицизма 

 

 

17

появление этого концепта нередко сопровождалось глаголами 
«certare», «contendere», «provocare» [Bauer, 1992, col. 142]. Как 
термин, составляющий пару с «imitare», «aemulare» выступает в 
«Воспитании оратора» Квинтилиана и в письмах Плиния Младше-
го, который «использует понятия “imitari / aemulari” как стилисти-
ческую и литературно-теоретическую оппозицию» [ibid., col. 142], 
но при этом выражает скепсис по поводу возможности соперни-
чать с высоким образцом (в данном случае с речами Демосфена) и 
придает этой затее негативный моральный смысл, оценивая ее как 
«дерзкую и почти безумную (improbum enim ac paene furiosum)» 
(Ep. 7, 30, 5). Однако Квинтилиан, описывая в 10 книге «Воспита-
ния оратора» состояние философии в Риме, называет Цицерона 
«Platonis aemulus» (10, 1, 123), что в данном случае можно пере-
вести как «соперник Платона», причем соперник успешный.  
В эпоху Ренессанса учение о состязании с образцом развивают 
Пьетро Бембо, Эразм Роттердамский [Лозинская, 2010, с. 376–378]. 

В поэтологических текстах классицизма Софи Аш обнару-
живает колебание между двумя концепциями – «энергической», 
согласно которой подражание возвышенным образцам античности 
«раскрепощает гений современного автора», и «упадочнической 
(décadente)», предполагающей, что абсолютное совершенство 
древних не позволяет с ними сравняться [Hache, 2000, p. 307]. На 
наш взгляд, преобладающей является все-таки первая концепция: 
поэтологи классицизма в большинстве случаев не сомневаются в 
возможности успешного соперничества с образцом. Иногда под-
ражание противопоставляется соперничеству как более достойной 
стратегии – так у Франсуа Ожье, который, отвергая «кражу и под-
ражание (le larcin et l’imitation)» и тем самым фактически отожде-
ствляя их, оставляет для «героических душ» «третье средство» – 
«соперничество (emulation), посредством которого неординарный 
дух, избегая упрека в краже и рабства подражания, поднимается 
над другими и превосходит порой свой собственный образец»; так 
Вергилий превзошел Гомера [Ogier, 1627, p. 27–28]. 

Чаще, однако, соперничество мыслится как естественное 
продолжение подражания, которое трактуется как начальная фаза 
процесса, цель которого – «превзойти» образец посредством 
«улучшения». Суть такой стратегии выражает формула «превзойти 
подражая», которая встречается у Паскаля (предисловие к трактату 
о пустоте), Доминика Буура. Последний, характеризуя идеальный 



 
Махов А.Е. 

 

 

18

образ «bel esprit», разрешает ему подражать «великим образцам 
древности, лишь бы он стремился, подражая им, их превзойти (les 
surpasser en les imitant)»; он может пользоваться «мыслями хоро-
ших авторов, лишь бы он добавлял к ним новые красоты (des 
beautés nouvelles)» и «по примеру пчел, которые превращают в мед 
то, что они берут с цветов, пусть он не только выбирает хорошее 
из книг, но и делает выбранное своим собственным (propre) и  
использует его так, чтобо оно стало лучше» [Bouhours, 1671, p. 201]. 

Улучшение образца достигается по крайней мере двумя 
стратегиями. Первую можно определить как перенос: элементы, 
заимствованные из образца, переносятся в новое произведение и 
ставятся на такие «места» в его структуре, которые соответствуют 
этим элементам в большей мере, чем «места», занимавшиеся эти-
ми же элементами в образце. Улучшение, таким образом, состоит в 
более удачном расположении (dispositio). Именно такое улучше-
ние заимствованного производит, по мнению Буура, Вуатюр: он 
«восхитительно владеет искусством размещать в произведении 
(mettre en oeuvre) и удачно использовать (faire valoir) прекрасные 
мысли авторов; выражения, которые он заимствует порой из Те-
ренция и Горация, кажутся созданными для его предмета, и гораз-
до более красивы в тех местах, куда он их помещает, чем в тех, 
откуда он их взял» [ibid., p. 201–202]. Сходную стратегию улучше-
ния Гез де Бальзак находит у Малерба: «Он совсем не портит чу-
жих находок (inventions), присваивая их. Напротив, то, что в месте 
своего возникновения было лишь хорошим, у него становится 
лучшим благодаря переносу (transport), который он производит» 
[Balzac, 1665, p. 671]. Вторая стратегия улучшения состоит в мо-
дернизации самого античного материала, который, благодаря вне-
дрению в него тех или иных современных категорий, становится 
«лучше» самой исторической реальности. Именно такой, по мне-
нию Геза де Бальзака, была стратегия Корнеля в трагедии «Цинна» 
на сюжет из римской истории: Корнель выступил не только «прав-
дивым и верным толкователем его [Рима] духа», но и «его педаго-
гом»: он научил его «благопристойности (bienséance), когда он 
[Рим] о ней и не вспоминал». Корнель выступил «реформатором 
старых времен» – «в тех местах, где Рим был кирпичным», он «пере- 
строил его в мраморе»; в итоге, все, что Корнель «дал в долг  
истории, всегда лучше того», что он «заимствовал у нее» [Balzac, 
1648, p. 360]. Улучшающее подражание (в данном случае можно 



Проблема подражания образцам 
в поэтологии французского классицизма 

 

 

19

говорить о подражании самой истории) достигнуто внедрением в 
исторический материал категории «благопристойного». 

 
 

Предмет подражания 
 
Если образец для подражания выбран, то встает вопрос, ка-

ким, собственно, элементам этого образца можно и следует под-
ражать. Еще для Дю Белле этот вопрос не стоял: подражать нужно 
стилю античных авторов, заимствовать их «мысли (sentences) и 
слова» [Du Bellay, 1905, p. 82–84]. В поэтологии классицизма воп- 
рос становится спорным и вызывает целый спектр ответов. К ре-
нессансной точке зрения ближе всего стоят теоретики, которые 
допускают заимствование «мыслей и слов» у античных авторов; 
при этом, однако, едва ли не все осуждают заимствования у авто-
ров современных. По мнению Пьера Деймье, «в поэзии нужно 
присваивать находки и мысли чужеземцев (les inventions et les 
sentences des estrangers)»; но те, кто заимствуют «у своего ближне-
го», будут «высмеяны и осуждены всеми…» [Deimier, 1610, 
p. 214]. Подражание-заимствование находит оправдание в том 
факте, что заимствуемый элемент (мысль, выражение) не сущест-
вует на родном языке; в этом смысле надо понимать признание 
Буало: «Когда я пишу стихи, я всегда стремлюсь сказать нечто, что 
еще не было сказано на нашем языке» [Boileau, 1823, p. 347]. 

Однако преобладающим становится более обобщенное по-
нимание предмета подражания; в поэтологических текстах появля-
ется целый набор определений этого обобщенного предмета. Са-
мое традиционное из них – идея, заложенная в образце. История 
весьма древнего представления об идее как предмете подражания 
в искусстве прослежена Э. Панофски [Панофски, 1999]; присутст-
вует оно и в поэтологии итальянского Ренессанса [Лозинская, 
2010, с. 368, 374], а затем подхватывается французскими теорети-
ками. Гез де Бальзак усматривает в сочинении своего друга Жан-
Жака Бушара «идею той красоты (idée de ce beau), которая озаряла 
древние сочинения»; а потому у Бушара «нет ничего современно-
го, ничего от 1638 года, кроме материала и даты» [Balzac, 1646, 
p. 311]. Одна лишь идея, а не заимствованные слова и мысли делает 
сочинение Бушара по-настоящему «античным». Аналогичный ход 
мысли – в рассуждении Рене Рапена об образцовом герое (original), 



 
Махов А.Е. 

 

 

20

которым «не должен быть ни конкретный человек, ни государь, но 
идея государя или совершенного человека в целом. Именно по та-
кому образцу Платон описал совершенную идею справедливого 
человека, Ксенофон – идею государя, Цицерон – оратора…» 
[Rapin, 1684, p. 16]. Античные авторы создали «идеи» образцовых 
людей в разных областях жизни; этим идеям и следует подражать. 

Весьма часто в качестве предмета подражания выступают 
еще менее определенные понятия – такие как манера, дух (façon, 
esprit, air). Гез де Бальзак в вышецитированной похвале Бушару 
отмечает, что в авторе «узнаются» древние «по их духу и их мане-
ре (à leur air et à leurs façons)» [Balzac, 1646, p. 311]; Лафонтен в 
послании к Юэ, противопоставляя свое подражание «рабству» 
(Mon imitation n’est point un esclavage), называет в качестве его 
предметов «идею, способы выражения (tours) и законы, которым 
сами наши учителя следовали в былые времена»; такая стратегия 
дает возможность «присвоить себе этот дух древности (de rendre 
mien cet air d’antiquité)» [La Fontaine, 1696, p. 53]. Подражание духу 
противопоставляется буквальному заимствованию слов – как, на-
пример, у Франсуа Ожье: «Вопрос в том, чтобы украсть (dérober) 
скорее искусство и дух (esprit) древних, чем их слова» [Ogier, 1627, 
p. 16]. Достоинство современного писателя усматривается в том, 
что он сумел выразить в предельно чистом виде «дух» (esprit, air – 
эти слова используются практически как синонимы) античного ав-
тора, причем, как правило, не одного, а сразу нескольких: так, Вуа-
тюр якобы «выразил» «чистый экстракт духа (pur extraict de l’esprit) 
Теренция, Горация и Катулла» [Grille d’Estoublon, 1663, p. 30]. 

Однако дальше всего от концепции подражания-заимст- 
вования находится мнение, согласно которому подражать надо не 
готовому произведению, но творческому процессу древних. 
Ш. Сент-Эвремон выражает желание, чтобы древние «научили нас 
хорошо мыслить» и при этом признается, что не любит «пользо-
ваться их мыслями» [Saint-Evremond, 1705, p. 264]. Задача теперь 
усматривается в том, чтобы, не заимствуя мысли, научиться про-
цессу мышления. Установка на подражание процессу по-разному 
формулируется поэтологами. Современный поэт, полагает Тео-
филь де Вио, должен уметь, «как и Гомер, создавать хорошее опи-
сание, но не в тех же словах и эпитетах: он должен писать, как пи-
сал Гомер, но не то же, что он писал (il faut écrire comme il a écrit, 
mais non pas ce qu’il a écrit)» [Viau, 1628, p. 3]; содержанию поэм 



Проблема подражания образцам 
в поэтологии французского классицизма 

 

 

21

Гомера («что») здесь противопоставлено «как» – способ творчест-
ва, его процесс. В рассуждения о такого рода процессуальном под-
ражании могут вплетаться упоминания о «духе» древних – но сам 
«дух» в подобных случаях понимается не как застывшее качество, 
а именно как процесс. Это заметно в следующем рассуждении 
Гийома Кольте: «Надо подражать им [древним] так, чтобы не быть 
простым эхом их слов; нужно понимать вещи в том же духе (du 
mesme air), в каком понимали их они, и искать в языке, как они это 
делали в своих языках, слова, способные к высокой и торжествен-
ной выразительности» [Colletet, 1658, p. 42]. Современный писа-
тель должен в своем подражании воспроизвести в «духе» древних 
и процесс понимания мира, и процесс словесного выражения этого 
понимания. Подражание понимается как аналогия процессов; по-
добный ход мысли – и у Ипполита-Жюля Ла Менардьера в преди-
словии к его переводу «Панегирика Траяну» Плиния Младшего: 
«Я имел перед глазами не только его [Плиния] речи, но еще и 
идеи, которыми он располагал, сочиняя их. Чтобы воздать хвалу 
совершенному государю, я созерцал Траяна так же, как сам он 
[Плиний] созерцал его» [цит. по: Zuber, 1971, p. 394]. Менардьер, 
по сути дела, утверждает, что он не просто переводит текст Пли-
ния, но повторяет его творческий процесс, начиная с созерцания 
внутренним зрением образа императора. 

Пожалуй, самый точные слова для характеристики такого, 
процессуального подражания нашел Жан Гулю в одном из ано-
нимно изданных «Писем Филларха Аристу», особо посвященном 
подражанию. Чтобы подражать, недостаточно изучить выбранный 
образец; нужно «пойти дальше и принять во внимание стратегию 
(artifice), которой следовал автор, чтобы создать произведение, 
избранное тобой в качестве образца (patron). Наше подражание 
тогда совершенно и законченно, когда мы, используя правила ана-
лиза (règles de l’analytique), развернем, вскроем ход работы автора 
(développons et décousons la besogne d’un auteur) и осмыслим, уви-
дим собственными глазами, какие средства (moien) он использо-
вал, какой стратегии, каким правилам он следовал, чтобы создать 
такое произведение; и потом, хорошо поняв эти средства и прави-
ла, мы сами их применяем, чтобы выполнить работу или произве-
дение (une besongne ou un ouvrage), которые будут ему [образцу] 
подобны» [Goulu, 1629, p. 252–253]. 



 
Махов А.Е. 

 

 

22

Центральное для этого пассажа слово «artifice» буквально 
означает и искусность (согласно определению в словаре Француз-
ской академии 1694 г.), и уловку, хитрость; мы передаем его сло-
вом «стратегия», поскольку и греческое «стратагема» обозначает 
военную хитрость: речь у Гулю идет о системе приемов, которую 
образцовый автор использует в своей «работе» (слово «besogne» 
обозначает скорее процесс, чем готовый результат). Подражать 
надо не готовому произведению, но именно той системе приемов, 
которая извлекается из образца посредством его анализа: процессу 
подражания, таким образом, предшествует аналитическая работа – 
прежде чем «следовать» за образцом, подражатель должен побы-
вать в роли его критика. 

 
 

Апология подражания: аргумент взаимности 
 
При всей своей распространенности установка на подража-

ние воспринималась как нуждающаяся в оправдании – и его нахо-
дили в ходе мысли, который можно назвать аргументом взаимности: 
сами древние в свое время точно так же подражали своим предше-
ственникам, как мы сейчас подражаем древним. «Я заимствую  
искусство древних, как они бы сами заимствовали его у меня, если 
бы я был первым [автором] мира», – пишет Гез де Бальзак Буаро-
беру [Balzac, 1933, p. 147]. Следуя всей системе приемов древних, 
мы заимствуем у них и сам прием заимствования; «я думаю, что 
можно заимствовать мысли у тех, кто нам предшествовал, как они 
заимствовали их у тех, кто писал до них» [Racan, 1724, p. 239–240]. 
У сторонников свободного подражания – не словам и мыслям, а  
общей идее образца или творческому процессу – был вариант этого 
аргумента: я следую той идее и тем «законам», которым следовали са-
ми древние (так – в вышецитированном послании Лафонтена к Юэ). 

Одним из следствий применения аргумента взаимности стала 
релятивизация понятия «оригинал». Если древние были такими же 
подражателями, как мы сами, то понятие «оригинал» либо вовсе 
теряет смысл, либо «оригиналом» можно признать и продукт 
удачного свободного подражания. Утвердилась вторая возмож-
ность. Так, Буало, высоко оценивая сказку Лафонтена «Джокон-
до», написанную на заимствованный из Ариосто сюжет, замечает 
о ней: «Это совсем не копия, которую он извлек, черту за чертой, 



Проблема подражания образцам 
в поэтологии французского классицизма 

 

 

23

из оригинала, – это и есть оригинал, который он создал, основыва-
ясь на идее, предоставленной ему Ариосто» [Boileau, 1718, p. 354]. 
Но были и другие следствия – например, установление равнознач-
ности между «нами» и «древними». Древние – такие же люди, как 
и мы: «Греческие и римские авторы были удивительными людьми, 
но они были людьми, подверженными заблуждениям, как и мы» 
[La Mesnardière, 1640, p. LLL]. В конечном итоге аргумент взаим-
ности приводил к переворачиванию отношений между древними и 
«новыми»: настоящие древние на самом деле мы, а так называе-
мые древние – всего лишь дети в сравнении с нами. Эта мысль вы-
сказана Паскалем в предисловии к трактату о пустоте: «Те, кого 
мы называем древними (anciens), на самом деле были новичками 
(nouveaux) во всех вещах и образовывали, собственно, детство че-
ловечества; и поскольку мы присоединили к их познаниям опыт 
последовавших за ними веков, то именно в нас можно найти ту 
древность (antiquité), которую мы почитаем в других» [Pascal, 
1858, p. 333]. В конце XVII в., в «споре древних и новых», эта 
мысль станет одним из главных аргументов последних. 

Аргумент взаимности, выдвинутый в оправдание установки 
на подражание, парадоксальным образом привел к проблематиза-
ции этой установки, поскольку лишал творения древних статуса 
единственно возможного образца. 

 
 

Список литературы 
 

Лозинская Е.В. Подражание // Европейская поэтика от античности до эпохи Про-
свещения : Энциклопедический путеводитель. – Москва : Издательство Кула-
гиной – Intrada, 2010. – С. 368–387. 

Панофски Э. Idea. – Санкт-Петербург : Аксиома, 1999. – 227 с. 
Balzac J.-L. Guez de. Comparaison de Ronsard et de Malherbe // Balzac J.-L. Guez de. 

Les oeuvres. – Paris : Billaine, 1665. – T. 2. – P. 669–673. 
Balzac J.-L. Guez de. Dissertation sur une harangue prononcée dans l’Académie de 

Rome // Balzac J.-L. Guez de. Les oeuvres diverses. – Paris : Rocolet, 1646. – 
P. 302–329. 

Balzac J.-L. Guez de. Les Entretiens. – Paris : Courbé, 1657. – XCV, 477 p. 
Balzac J.-L. Guez de. Lettre à Boisrobert, 11.2.1624 // Balzac J.-L. Guez de. Les Pre-

mières Lettres, 1618–1627. – Paris : Droz, 1933. – Vol. 1. – P. 143–148. 
Balzac J.-L. Guez de. Lettre à Corneille, 17.1.1643 // Balzac J.-L. Guez de. Lettres 

choisies. – Paris, 1648. – P. 359–361 



 
Махов А.Е. 

 

 

24

Bauer B. Aemulatio // Historisches Wörterbuch der Rhetorik / Hrsg. von G. Ueding. – 
Tübingen : Niemeyer, 1992. – Bd. 1. – Col. 141–187. 

Boileau N. Dissertation sur la Joconde // Boileau N. Oeuvres. – Amsterdam : Mortier, 
1718. – T. 1. – P. 353–368. 

Boileau N. Lettre à Maucroix, 29.4.1695 // Boileau N. Oeuvres. – Paris : Desoer, 1823. – 
P. 346–347. 

Bouhours D. Les entretiens d’Ariste et d'Eugène. –  Paris : Mabre–Cramoisy, 1671. – X, 445 p. 
Bourqui Cl. Les sources de Molière : répertoire critique des sources littéraires et 

dramatiques. – Paris : Sedes, 1999. – 478 p. 
Chapelain J. Préface // Chapelain J. La Pucelle, ou, La France délivrée. – Paris : Mar-

pon et Flammarion, 1891. – T. 1. – P. XXXVIII–LXVIII. 
Colletet G. Discours de l’éloquence et de l’imitation des Anciens. – Paris : Sommaville 

et Chamhoudry, 1658. – 53 p. 
Deimier P. L’Académie de l’Art poétique. – Paris : Bordeaulx, 1610. – 608 p. 
Desmarest J. La defense de la poësie, et de la langue françoise. – Paris : Le Gras, Audi-

net, 1675. – 30 p. 
Du Bellay J. La défense et illustration de la langue française. – Paris : Sansot, 1905. – 236 p. 
Furetière A. Dictionnaire universel : 2 vol. – La Haye ; Rotterdam : Arnout : Reinier 

Leers, 1690. – Vol. 1. – 828 p. 
Génetiot A. Le classicisme. – Paris : Quadrige, 2005. – 475 p. 
Grille d’Estoublon J. de. Le Mont Parnasse, ou de la Preference entre la Prose et la 

Poésie. – Paris : De Bresche, 1663. – 77 p. 
Goulu J. De l’imitation, et qu’elle est nécessaire à ceus qui veulent parvenir à la perfec-

tion de l’éloquence // Goulu J. Lettres de Phyllarque à Ariste où il est traité de l'Elo-
quence française. – Paris : Buon, 1629. – T. 2. – P. 240–276. 

Hache S. La langue du ciel : Le sublime en France au XVII-e siècle. – Paris : Cham-
pion, 2000. – 528 p. 

Joannes Saresberiensis. Metalogicus // Patrologiae cursus completus. Series latina. – 
Parisiis : Apud J.P. Migne, 1855. – Vol. 199. – Col. 823–946. 

Kaminski N. Imitatio auctorum // Historisches Wörterbuch der Rhetorik. – Tübingen : 
Niemeyer, 1998. – Bd. 4. – Col. 238–285. 

La Fontaine J. À Monsieur l’Evesque d’Avranches // La Fontaine J. Les oeuvres pos-
tumes. – Paris : Pohier, 1696. – P. 52–57. 

La Mesnardière J. La Poёtique. – Paris : Sommaville, 1640. – 530 p. 
Le Grand J.F. Discours encomiastique sur la rhetorique françoise // Le Grand J.F. Discours 

oratoires, et dissertations critiques. – Paris : Menard, 1657. – P. 1–35. 
Morvan de Bellegarde J.-B. Réflexions sur l’élégance et la politesse du style. – Paris : 

Pralard, 1695. – 437 p. 
Ogier F. Apologie pour Monsieur de Balzac. – Paris : Morlot, 1627. – 72 p. 
Pascal B. Fragment d’un traité sur la vide // Pascal B. Oeuvres complètes. – Paris : 

Hachette, 1858. – T. 2. – P. 330–334. 
Racan H. de Bueil. Harangue prononcée en l’Academie, le 9 Iuillet 1635 // Racan H. de 

Bueil. Oeuvres. – Paris : Coustelier, 1724. – P. 221–242. 
Rapin R. Les Comparaisons des grands hommes de l’antiquité. – Paris : Muguet, 1684. – 

T. 1. – 305 p. 



Проблема подражания образцам 
в поэтологии французского классицизма 

 

 

25

Richelet P. Dictionnaire françois. – Genève : Widerhold, 1680. – 561 p. 
Saint-Évremond Ch. de. Lettre à madame la duchesse Mazarin // Saint-Evremond  

Ch. Oeuvres meslées. – Londres : Tonson, 1705. – T. 2. – P. 264–267. 
Saint-Évremond Ch. de. Sur les poèmes des anciens // Saint-Evremond Ch. Oeuvres 

melées. – Londres : Vaillant, 1708. – T. 4. – P. 215–222. 
Saint-Évremond Ch. de. Stances sur la dispute touchant les Anciens et les Modernes // 

Saint-Évremond Ch. de. Oeuvres. – Londres : Tonson, 1725. – T. 5. – P. 249–257. 
Scudéry G. de. Alaric. – La Haye : Ellinckhuysen, 1685. – 350 p. 
Viau Th. de. Première journée // Viau Th. de. Les oeuvres. – Grenoble : Marniolles, 

1628. – P. 1–42. 
Zuber R. La critique classique et l’idée d’imitation // Revue d’Histoire littéraire de la 

France. – 1971. – Vol. 71, N 3. – P. 385–399. 
 
 

References1 
 

Lozinskaya, E.V. (2010). Podrazhanie. In Evropejskaya poe`tika ot antichnosti do 
e`poxi Prosveshheniya. E`nciklopedicheskij putevoditel` (pp. 368–387). Moscow: 
Izdatel`stvo Kulaginoj – Intrada. 

Panofski, E. (1999). Idea. SPb.: Aksioma. 
Balzac, J.-L. Guez de. (1665). Comparaison de Ronsard et de Malherbe. In J.-L. Guez 

de Balzac. Les oeuvres. (Vol. 2, pp. 669–673). Paris: Billaine. 
Balzac, J.-L. Guez de. (1646). Dissertation sur une harangue prononcée dans 

l’Académie de Rome. In J.-L. Guez de Balzac. Les oeuvres diverses (pp. 302–329). 
Paris: Rocolet, 

Balzac, J.-L. Guez de. (1657). Les Entretiens. Paris: Courbé. 
Balzac, J.-L. Guez de. (1933). Lettre à Boisrobert, 11.2.1624. In J.-L. Guez de Balzac. 

Les Premières Lettres, 1618–1627. (Vol. 1, pp. 143–148). Paris: Droz. 
Balzac, J.-L. Guez de. (1648). Lettre à Corneille, 17.1.1643. In Balzac J.-L. Guez de. 

Lettres choisies (pp. 359–361). Paris. 
Bauer, B. (1992). Aemulatio. In Ueding G. (Ed.) Historisches Wörterbuch der Rhetorik. 

(Bd. 1, col. 141–187). Tübingen: Niemeyer. 
Boileau, N. (1718). Dissertation sur la Joconde. In N. Boileau. Oeuvres. (Vol. 1,  

pp. 353–368). Amsterdam: Mortier. 
Boileau, N. (1823). Lettre à Maucroix, 29.4.1695. In N. Boileau. Oeuvres (pp. 346–

347). Paris: Desoer. 
Bouhours, D. (1671). Les entretiens d’Ariste et d'Eugène. Paris: Mabre–Cramoisy. 
Bourqui, Cl. (1999). Les sources de Molière: répertoire critique des sources littéraires 

et dramatiques. Paris: Sedes. 
Chapelain, J. (1891). Préface. In J. Chapelain. La Pucelle, ou, La France délivrée.  

(T. 1, pp. XXXVIII–LXVIII). Paris: Marpon et Flammarion. 

                                           
1 Здесь и далее библиографические записи в References оформлены в стиле 

«American Psychological Association» (APA) 6 th edition. 



 
Махов А.Е. 

 

 

26

Colletet, G. (1658). Discours de l’éloquence et de l’imitation des Anciens. Paris: Som-
maville et Chamhoudry. 

Deimier, P. (1610). L’Académie de l’Art poétique. Paris: Bordeaulx. 
Desmarest, J. (1675). La defense de la poësie, et de la langue françoise. Paris: Le Gras, 

Audinet. 
Du Bellay, J. (1905). La défense et illustration de la langue française. Paris: Sansot. 
Furetière, A. (1690). Dictionnaire universel. (Vol. 1). La Haye, Rotterdam: Arnout, 

Reinier Leers. 
Génetiot, A. (2005). Le classicisme. Paris: Quadrige. 
Grille d’Estoublon, J. de. (1663). Le Mont Parnasse, ou de la Preference entre la Prose 

et la Poésie. Paris: De Bresche. 
Goulu, J. (1629). De l’imitation, et qu’elle est nécessaire à ceus qui veulent parvenir à 

la perfection de l’éloquence. In J. Goulu. Lettres de Phyllarque à Ariste où il est 
traité de l'Eloquence française. (Vol. 2, pp. 240–276). Paris: Buon. 

Hache, S. (2000). La langue du ciel: Le sublime en France au XVII-e siècle. Paris: 
Champion. 

Joannes Saresberiensis. (1855). Metalogicus. In J.P. Migne (Ed.) Patrologiae cursus 
completus. Series latina. (Vol. 199, col. 823–946). Parisiis: apud J.P. Migne. 

Kaminski, N. (1998). Imitatio auctorum. In Historisches Wörterbuch der Rhetorik. (Bd. 
4, сol. 238–285). Tübingen: Niemeyer. 

La Fontaine, J. (1696). À Monsieur l’Evesque d’Avranches. In J. La Fontaine. Les oeu-
vres postumes (pp. 52–57). Paris: Pohier. 

La Mesnardière, J. (1640). La Poёtique. Paris: Sommaville. 
Le Grand, J.F. (1657). Discours encomiastique sur la rhetorique françoise. In  

J.F. Le Grand. Discours oratoires, et dissertations critiques (pp. 1–35). Paris: Menard. 
Morvan de Bellegarde, J.-B. (1695). Réflexions sur l’élégance et la politesse du style. 

Paris: Pralard. 
Ogier, F. (1627). Apologie pour Monsieur de Balzac. Paris: Morlot. 
Pascal, B. (1858). Fragment d’un traité sur la vide. In B. Pascal. Oeuvres complètes. 

(T. 2, pp. 330–334). Paris: Hachette. 
Racan, H. de Bueil. (1724). Harangue prononcée en l’Academie, le 9 Iuillet 1635.  

In H. de Bueil Racan. Oeuvres (pp. 221–242). Paris: Coustelier. 
Rapin, R. (1684). Les Comparaisons des grands hommes de l’antiquité (T. 1). Paris: Muguet. 
Richelet, P. (1680). Dictionnaire françois. Genève: Widerhold. 
Saint-Évremond, Ch. de. (1705). Lettre à madame la duchesse Mazarin. In  

Ch. de Saint-Evremond. Oeuvres meslées. (Vol. 2, pp. 264–267). Londres: Tonson. 
Saint-Évremond, Ch. de. (1725). Stances sur la dispute touchant les Anciens et les Moder-

nes. In Ch. de. Saint-Évremond. Oeuvres. (Vol. 5, pp. 249–257). Londres: Tonson. 
Saint-Évremond, Ch. de. (1708). Sur les poèmes des anciens. In Ch. de. Saint-

Evremond. Oeuvres melées. (Vol. 4, pp. 215–222). Londres: Vaillant. 
Scudéry, G. de. (1685). Alaric. La Haye: Ellinckhuysen. 
Viau, Th. de. (1628). Première journée. In Th. de. Viau. Les oeuvres (pp. 1–42). Grenoble: 

Marniolles. 
Zuber, R. (1971). La critique classique et l’idée d'imitation. Revue d’Histoire littéraire 

de la France, 71(3), 385–399. 


