
 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

63

УДК: 12.3; 32; 35                         DOI: 10.31249/chel/2020.04.04 
 
 
 
 
 
 
 
 

Гальцева Р.А. 

В СТОРОНУ ЭПОХАЛЬНОГО «КОНЦА СВЕТА»1 
Институт научной информации по общественным наукам РАН, 

Москва, Россия 
 
Аннотация. Критически рассматриваются основные тенденции мирового 

цивилизиционного развития. Анализируются гендерные новации современных 
обществ на Западе, исследуются проблемы вероятного политического развития 
современных социумов. 

Ключевые слова: общество; культура; политика; гендер; инцест; либера-
лизм; неолиберализм; свобода; Запад; Восток; конец света; элита; власть; христи-
анство и власть; идеология. 

Поступила: 01.07.2020                                   Принята к печати: 19.07.2020 
 
 

Galtseva R.A. 
Towards the epochal «End of the World»2 

Institute of scientific information for social sciences  
of Russian academy of science, Moscow, Russia 

 
Abstract. The paper critically examines the main tendencies of the global 

civilizational development. It analyzes gender innovations in contemporary western 
societies and investigates problems of probable political development of contemporary 
societies. 

Keywords: society; culture; politics; gender; incest; liberalism; neoliberalism; 
freedom; West; East; end of the world; elite; power; Christianity and power; ideology. 

Received: 01.07.2020                                              Accepted: 19.07.2020 
 

                                           
1 © Р.А. Гальцева, 2020 
2 © Galtseva R.A., 2020 



 
Гальцева Р.А.  

 

 

64 

«Какое будущее ожидает человечество?» – вот вопрос, не 
сходящий с умственного горизонта любознательного, пытливого 
интеллектуала. На этой колеблющейся теоретической и фантасти- 
ческой почве родилось в литературе изобилие не только научных про-
ектов, но и сонм утопий с антиутопиями, а также футурологических 
сочинений 1960–1970-х годов, коих план ныне уже перевыполнен. 

Попробуем задаться более скромной целью – представить 
себе судьбу нашей цивилизационной эпохи и те движущие имма-
нентные силы, которые она в себе заключает и которые позволят 
выбраться, дай Бог, из застоя или, наоборот, обрекут ее на поги-
бель. Внешние, природные глобальные катастрофы в наш расчет, 
условимся, не входят. 

Можно различать эпохи по двум характеристикам: социально-
экономической и культурно-духовной. Ни их число, ни этапы их не 
совпадают между собой. Мы знаем сравнительно небольшое число 
социально-экономических образований, или, как именуют подчас, 
формаций (к примеру, первобытнообщинная, или родоплеменная, 
рабовладельческая, тираническая – восточные деспотии, феодаль-
ная и демократически-правовая эпоха капитализма). И, с другой 
стороны, – множество эпохальных направлений и школ в области 
культуры и искусства (к примеру, классицизм, барокко, экспрес-
сионизм, авангардизм, импрессионизм, модернизм, постмодернизм 
и т.д.); и – наша, новейшая эпоха, еще не нашедшая сегодня твер-
дого обозначения, некая новая стадия постмодернизма как в культу-
ре, так и в области «базиса». Наиболее прямое соотношение между 
социально-политическими и культурными эпохами реализовалось 
во взаимоотношении протестантизма и духа капитализма. 

Упомянутые нами социально-политические образования за-
частую именуются «цивилизациями». Однако это весьма пробле-
матично, если учесть, что это понятие появилось у Мирабо в 
1756 г. (само слово известно было в Древнем Риме, и означало оно 
строй, утверждавший на почве укоренявшегося христианства су-
веренность человеческой личности. Это общество, основанное на 
началах равенства и справедливости, знаменует, по Мирабо, при-
ход новой гуманистической, нравственной, «вежливой» эпохи, 
эпохи рассвобождения человеческих сил и ускоренного прогресса 
(социального и технологического развития). Притом рост силы и 
военной мощи государства зачастую находится в обратной про-
порции к доступным для члена гражданского общества обеспече-



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

65

нию и суверенности. И потому, разумеется, понятие «цивилиза-
ция» не должно быть приложимо к другого рода общественным 
устройствам: мощным варварским и тоталитарным режимам, где 
над человеком властвует превосходящая его социальная сила, го-
сударственный механизм, подавляющий независимость гражданина. 
По этому признаку, обобщенно говоря, мир разделен на Запад, ци-
вилизацию христианской ойкумены, и Восток, страны с историчес- 
кими чертами восточных деспотий, к которым больше бы шло сло-
во «мир» или даже «ареал» (египетский мир, арабский ареал и т.п.). 

Обозревая историю цивилизации в целом – и восточную ее 
часть (Россия, Восточная Европа), и западную (США, Великобрита-
ния, Канада, по существу и Япония) – за последнее время, невозмож-
но не заметить различий. По своему государственному устройству 
нынешняя Россия формально соответствует всей демократически-
правовой системе государств на Западе: свободы и права человека, 
всенародные выборы в органы государственной власти, закреп-
ленные в Конституции, Верховный суд, разделение властей, двух-
палатный парламент (Дума и Совет Федерации) и т.д. 

 
Здесь натиск пламенный, 
А там отпор суровый, 
Пружины смелые 
Гражданственности новой 

[Пушкин, 1937, с. 115] 
 
В действующей ныне нашей Конституции Российская Феде-

рация характеризуется как социальное государство, демократиче-
ская республика, в которой в качестве высшей ценности также 
провозглашаются «права и свободы человека» (1, 2, 7 статьи), и 
строй ее формально может именоваться также «государством все-
общего благосостояния». Все это было задумано и прописано в 
отношении России в постсоветские, ныне гонимые, 90-е годы 
(Конституция от 25 декабря 1993 г.); это был краткий освободи-
тельный момент в современной российской истории. Вспомним 
тут изречение из работы раннего Маркса «К критике философии 
права Гегеля»: «С нашими пастырями во главе мы обычно оказы-
ваемся в обществе свободы только один раз – в день ее погребе-
ния» [Маркс, 1929, с. 537–652]. 

Однако если взглянуть на эту сегодняшнюю реальность, то 
окажется, что она живет по несколько иным законам. И ее подра-



 
Гальцева Р.А.  

 

 

66 

зумеваемой дефиниции «государства всеобщего благосостояния» 
вряд ли может соответствовать вся социально-политическая рос-
сийская практика. Приглядимся, как вообще реализуются принци-
пы демократически-правовой системы в нашей стране. Структуру 
ее можно изобразить как многослойный пирог: высший слой его – 
это верховная власть в лице президента (которого уже предлага-
лось именовать «Верховным правителем»), а также его ближайше-
го окружения, состоящего из доказавших свою преданность лиц; 
следующий слой – обширный, многочисленный чиновничий пласт 
разных градаций по вертикали, т.е. номенклатура (понятие, вве-
денное и изученное немецким социологом М. Восленским). Этот 
пласт, собранный по принципу отрицательной селекции, не выхо-
дит из оборота и по определению не грозит потрясениями, обеспе-
чивая стране стабильность (переходящую в стагнацию). Конечно, 
если не возникнет свирепого тирана («вождя народов», к примеру) 
в результате государственного переворота, революции, единовла-
стно взрывающего застывший порядок и по мановению руки ме-
няющего элиту и повышающего в стране градус страха. (Или, если 
не нахлынет на планету природная или технократическая катаст-
рофа, что не есть наш предмет). Но «тиран» – это понятие из дру-
гой, тоталитарной системы, характеризующейся отсутствием сей-
час такого явления, как тотальное насилие. 

Ныне в России идет лишь отрицательный отбор при фор-
мировании начальственных кадров. Всеми единовластными назна-
чениями и переназначениями высшие, и не только высшие, поли-
тические и хозяйственные персонажи, при очевидной их деловой 
непригодности, перемещаются из одного высокого кресла в дру-
гое, в чем народ участвует номинально. Потому вряд ли такое со-
циальное устройство может быть причислено к правовым демо-
кратическим государствам, гарантирующим своим обитателям 
«качество гражданства». 

Освободительный момент в современной российской исто-
рии был, повторим, лишь на кратком этапе 1990-х годов. 

Предпринимаемая с весны 2020 г. трансформация россий-
ской Конституции касается по сути той же перестановки и круже-
ния лиц в высшем эшелоне власти при сохраняющейся системе 
управления в целом. Слава Богу, это еще не тоталитаризм. Если 
наша система, где политика – сфера без социального лифта, недос-
тупная для рядового гражданина, – не вписывается в понятие «соци-



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

67

ального государства», то экономика, область во многом свободного 
предпринимательства (однако не без существенных ограничений), 
все же близка к требованиям социального государства. 

Далее, основной столп демократического государства – сво-
бода слова; нам она в определенной мере дана: за приватное, част-
ное инакомыслие вас никто не будет преследовать, если его не 
очень громко афишировать. И в этом главное отличие от тотали-
тарного устройства. Однако есть и «ограничения» на публичное 
выражение этого права: возьмем хотя бы закон на запрет экстре-
мистских взглядов, правоприменение и толкование которого – в 
руках верхних властей и силовых структур. Притом вполне после-
довательно: несогласная часть общества вытеснена на беспрерыв-
но атакуемые информационные задворки. На ток-шоу централь-
ных медиаканалов инакомыслящий гость приглашается в качестве 
«чучела врага» (Л. Радзиховский), тут же бурно разоблачаемый с 
применением брутальной, а подчас нецензурной лексики. Уместно 
вспомнить оборот Дм. Быкова: «Если им так хорошо, почему они 
так беснуются?» 

Далее, введен суровый закон об иностранных агентах, что 
для русского уха звучит угрожающе. Судебные органы также за-
висимы от подсказки сверху. (Но, повторим, в контраст предыду-
щему, тоталитарному режиму массовых репрессий в стране нет.) 
Что касается партийности: она узаконена у нас, но с партиями России 
также не везет. Что поделаешь, не прививается партийная система у 
нас… Как ни размножай и ни именуй партии, все равно получается а-
ля КПСС с заседаниями, похожими на съезды и пленумы той пар-
тии. Разрастающаяся же в последнее время мультипартийность 
выглядит только комически, что подчеркивает неприспособлен-
ность партийного строительства к нашей системе. Поэтому объяв-
ленная многопартийность играет скорее номинальную, чем реаль-
ную роль. И в этом смысле допущенная «системная», т.е. думская, 
«оппозиция» скорее декоративна, ибо фактически не влияет на 
принятие решений, спускаемых сверху. А что касается возможно-
стей для оппозиции «несистемной», то об этом было сказано выше. 

В отличие от коммунистического режима партократии (где 
правят члены innerparty) главная ныне в стране «Единая Россия», 
закрывая доступ наверх другим независимым союзам, остается, по 
сути, тоже бутафорским объединением, составляющим социаль-



 
Гальцева Р.А.  

 

 

68 

ную опору верховному руководителю страны, равно как и всерос-
сийский «Народный фронт» и т.п. 

И еще, контраст с прежним – при общих итоговых отрица-
тельных результатах: если сегодняшняя система РФ отмечена от-
сутствием социальной динамики, наличием как раз бессменных 
кадров высшего эшелона власти, то в отличие от этого тоталитар-
ный, в идеале – сталинский, режим характерен прежде всего на-
сильственной и непредсказуемой сменой, а затем и ликвидацией 
ближайших кадров вокруг вождя по мановению его руки. Что,  
однако, каждое на свой лад, означает бездвижность системы, а в 
перспективе – распад режима. 

В тоталитарных режимах разрешено только то, что приказа-
но властью, в нашей же системе разрешено принципиально все, 
что не имеет отношения к политике (сфера которой все расширя-
ется) и интересам олигархии… Тоталитарный режим, основанный 
на страхе и насилии, объявляет своей целью утопическую, ради-
кальную переделку общества «по новому штату», проект которой 
закреплен во всевластной идеологии. Наша Конституция как раз 
наоборот отрицает как таковую идеологию, замененную лозунгом 
«Россия вперед!». Полушутя прозвучало и прагматическое сооб-
ражение: подождать, пока не придумают очередную новацию аме-
риканцы, а мы – «цап-царап» (образное выражение «догоняющего 
развития», между тем как в самое последнее время нашей идеоло-
гией, ничтоже сумняшеся, объявлен «патриотизм»). Но через ло-
зунги «Россия, вперед!» и «Достигнем прорыва!» не проглядыва-
ется никакой «дорожной карты»: что желаемо впереди, куда 
прорыв? 

Власть и привластные политологи всячески подчеркивают 
превосходство РФ над сложившейся демократической западной 
системой, свою особую суверенность и «высшую форму демокра-
тии», хотя, по наблюдениям политического обозревателя Дмитрия 
Дризе, и не только его, «никто не знает, что это такое». 

Конкретно наша социально-экономическая система функ-
ционирует так: на самом верху, в Кремле, выдвигаются решения и 
проекты, «одобряемые» затем Думой и принимаемые к исполне-
нию правительством. Все это напоминает, повторим, пленумы ЦК 
КПСС. Сегодняшняя власть беспрерывно изыскивает способы 
сдвинуть с места завязшую экономику страны посредством нац- 
проектов, наказов и актов, но воз и ныне там; руководитель страны 



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

69

ищет причины социально-экономической бездвижности в чем 
угодно, главным образом в коррупции, но не менее – и в психоло-
гических особенностях доставшегося ему несознательного народа. 
И, главное, конечно же, – во «враждебном окружении». Однако не 
оглядывается на главную, опасную причину – саму систему управ-
ления, ликвидирующую, по сути, разделение властей и демократи-
ческие свободы в целом. Принято ссылаться на победные цифры 
при голосовании населения на выборах, но они, заметим, форми-
руются не в процессе опускания бюллетеня, а на стадии предвы-
борной кампании. 

Упомянутая выше бравурная кампания по «недопеределке» 
(выражение того же Д. Дризе) нашей Конституции на самом деле 
директивно ломает ее. Прежде всего, большая часть выдвигаемых 
поправок совсем не нуждалась во вмешательстве в Конституцию, а 
могла быть, как это практиковалось до сих пор, принята через за-
конодательные акты и указы. «Поправки» были равнодушно 
встречены народом, а независимыми умами воспринимались как 
спектакль «много шума из ничего». Этот политический проект 
высшей власти, над которым трудились «семьдесят толковников» 
в лице «рабочей группы», затем «одобренный» Государственной 
думой, носил в себе вкрапления материальных посулов народу, 
вроде морковки перед глазами идущего осла (тут Александр Ма-
кедонский вспомнил бы свою фразу об «окружении льстецов и 
лизоблюдов» вокруг властного трона), состоит опять же в перета-
совке высших органов, цементирующей status quo, однако с еще 
большими возможностями для продления политической жизни и 
несменяемости верховного руководителя. Так, Госсовет отныне 
провозглашается высшим неприкосновенным заповедником для 
всех президентов прошлого вместе с членами Верховной палаты. 
Эта инициатива, напомним еще раз, заключалась в том, что в кон-
ституционный проект были включены материальные посулы для 
народа, неразрывно слепленные на манер симбиоза гриба и водо-
росли с абстрактными непонятными ему политическими маневра-
ми, и потому прельщенным ими поневоле оставалось на «всена-
родном голосовании» высказаться за этот проект в целом, включая 
«обнуление» сроков выбора президента. (Надо заметить, что, сле-
дуя за мечтой конституционного переворота «Путин навеки» и 
опираясь на труды легендарного основателя доктрины «общего 
дела» по воскрешению отцов Н.Ф. Федорова, как и на неотменимый 



 
Гальцева Р.А.  

 

 

70 

приоритет русского космизма в мировой мысли, логично было бы 
внести в Основной закон статью о бессмертии лидера нации). 

Итак, подведем социальные итоги: оказалось, что ни в рамки 
демократически-правового (особенно после вторжения в Консти-
туцию весной 2020 года), ни в рамки тоталитарного строя, слава 
Всевышнему, тип социального устройства РФ не вписывается, при 
частичном (и все большем) совпадении некоторых тоталитарных 
черт с нашими. Остается признать за ним вариант еще одного типа 
государственного устройства, гибридного, промежуточного между 
этими полюсами, т.е. – секулярного авторитаризма, не имеющего 
в данном случае никаких движущих причин к развитию. Оказыва-
ется, таким образом, что знаменитая «стабилизация» в этой сис-
теме превращается в стагнацию, но общество, как всякий живой 
организм, вступив в стадию бездвижности, или погибает, или в 
корне меняет свою формацию. А способ, которым придет «конец 
прекрасной эпохи», каждый предположит или предложит сам, ка-
ждый в меру сил и возможностей поведает свою правду. 

 
 

*    *    * 
 
А что же Запад, каковы его перспективы, какова его «до-

рожная карта»? Политически эта цивилизация, как видим, до сих 
пор держится на своих демократических скрепах, где главная за-
бота – обеспечение гражданских прав и свобод человека, в том 
числе и свободного предпринимательства с его динамо-машиной 
конкуренции (что административно регулируется в авторитарном 
государстве). И это обеспечивает капиталистическому обществу 
экономически беспрепятственную динамику, не позволяющую ему 
застывать на месте. 

Жить бы да жить ему, такому «базису», набирая мощь, да 
вот «надстройка» подкачала. Шло время, а вместе с ним шел про-
цесс обмирщения демократически-правового статуса западной 
эпохи, меняя духовную атмосферу общества и неузнаваемо иска-
жая его облик. «Люди забыли Бога, оттого и все», – резюмировал 
это религиозное обмеление А. Солженицын. 

Задумавшись над историческими причинами подобного 
тренда, можно предположить, что, во-первых, в связи с техниче-
ским прогрессом человек ощутил свою научно-творческую мощь, 



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

71

преисполнившись чувством хозяина вселенной. «Наука, – поды-
тожил этот гюбрис астроном и математик П.-С. Лаплас, – не нуж-
дается в гипотезе бога». Вторым главнейшим фактором смены ми-
ровоззрений был кризис церкви, расколовшейся на ряд конфессий 
и деноминаций, раздробившей христианство. Но конечную причи-
ну земных процессов, таящуюся в глубинах божественного прови-
дения, историософия назвать нам не может. 

«Западная» система построена на идеологии классического 
консервативного либерализма, но вот возник момент, когда она 
стала менять свой облик. Разъедает, разлагает общество, улетучи-
вается, расползается дух свободы человека и свободного предпри-
нимательства капитализма. Не лишне заметить, что в теоретико-
политических кругах западного мира, а затем и цивилизации в це-
лом, был утрачен смысл употребляемых ими основополагающих 
терминов. 

 
 

* * * 
 

Свободой Рим возрос, а рабством погублен. 
А.С. Пушкин «Лицинию» 

 
Всматриваясь в историю западной цивилизации за последнее, 

скажем, столетие, невозможно освободиться от мысли, что она пре-
терпела радикальную, задевшую и наше российское бытие культур-
ную мутацию, и – не задуматься над ее причинами. С каких ослепи-
тельных вершин и в какие скудные низины спустился дух! И в 
контраст: каких чудных высот достигла научно-техническая мысль 
в служении комфорту человеческой жизни (как и ее уничтожению). 

Что же привело к упадку, к внутреннему разрыву с драго-
ценным наследием, накопленным в европейской ойкумене: с не-
сравненной сотворенной красотой и взмывающей мыслью, явив-
шей миру утонченный человеческий тип? 

Мы наблюдаем эту деволюцию светского государства «все-
общего благоденствия» на примере самой передовой страны, 
флагмана демократического мира Нового времени – Соединенных 
Штатов Америки, этого «Града на холме» (по аналогии с Новым 
Иерусалимом из Откровения Иоанна Богослова) и его прославлен-
ной, первой в мире писаной Конституцией. США были «общепри-



 
Гальцева Р.А.  

 

 

72 

знанной удачей», развитие которых не знало равных в Новой и 
Новейшей истории. (Понятие «демократия» я употребляю здесь не 
в дословном, изначальном смысле «народоправства», а в совре-
менном смысле защиты свобод и прав человека.) 

Вместе с правовым демократическим, светским государст-
вом, утвердившим свободу совести, в истории появилось такое 
общественное устройство, в котором церковь больше не предпи-
сывала гражданину его вероисповедания. Лицо этого социального 
феномена служило предметом неистощимой гордости американ-
цев. И не зря. Ибо с ним в социальный мир вошло новое измере-
ние: человеческая личность обретала свободу совести, рассвобож-
даясь в самой своей глубине. Светское государство провозгласило 
суверенность человека в выборе вероисповедания, освобождая 
высшее его дарование – совесть – от диктата со стороны религиоз-
ной инстанции. 

Однако со временем американское государство приобретало 
новые черты, проследить загадочную и поучительную судьбу ко-
торых поможет исследование историка и кинодеятеля, нашего ав-
тора и переводчика Владимира Михайловича Ошерова «Но веч-
ный выше вас закон. Метаморфозы американского правосознания» 
[Ошеров, 2008], а также мнения других основательных публици-
стов, цитируемых далее. 

Впервые принцип, отменяющий обязательность определен-
ной религиозной веры, был объявлен императорами Константином 
и Лицинием в Миланском эдикте 313 г., который уравнивал в пра-
вах все культы и верования. В результате язычество теряло уни-
кальный официальный статус, открывая пути перед остальными 
религиями (из которых христианство скоро завоевало домини-
рующие позиции). Это освобождение совести гражданина от при-
нуждения со стороны внешних, официальных инстанций как раз  
и покрывается формулой «отделение церкви от государства», не 
означая при этом никаких иных, репрессивных смыслов. Однако 
со времен ленинского декрета 1918 г., в котором под отделением 
церкви мыслилось гонение на нее и в конце концов полная ее лик-
видация, в нашем российском сознании это выражение не только 
до сих пор несет на себе следы недоброжелательства по отноше-
нию к церкви и убеждения в необходимости ее отторжения от об-
щественной жизни (чего эта идея, повторим, никак не подразуме-



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

73

вает), – но такое его понимание постепенно распространилось в 
остальном цивилизованном мире. 

Между тем (как ни парадоксально это может показаться на 
первый взгляд – если иметь в виду сегодняшнее состояние обще-
ства, целенаправленно расстающееся с христианским фундамен-
том) именно христианству, его антропологии общество обязано 
этим революционным нововведением – утверждением свобод и 
прав личности. Именно христианское учение возвестило о выс-
шем, богоподобном достоинстве человека: «К свободе призваны 
вы, братия…» (Гал. 5:13), «Стойте в свободе, которую даровал вам 
Христос…» (Гал. 5:1). Ап. Иоанн – конкретизируя с содержатель-
ной стороны эту свободу, которую человек обретает на пути к  
Истине («Познайте истину, и истина сделает вас свободными» – 
Ин. 8:32), и говоря, таким образом, не о свободе выбора, свободе 
внешней (или «свободе от» на философском языке), а уже о свобо-
де внутренней («свободе для»), – не только не отменяет первую, но 
как раз предполагает ее, ибо призывает к определенному выбору, а 
не налагает обязанности этого выбора; выражает насущность та- 
кого выбора как освобождения от рабства у греха, а не его прину-
дительность. Так, Христос пришел на землю не только как Спа-
ситель человека, но и как Освободитель его воли от духовного  
детерминизма («Милости хочу, а не жертвы…» – Мф. 9:13). 

«Общепризнанная удача» развития Соединенных Штатов 
как раз коренилась в христианских началах их Основного закона, 
первой в мире писаной Конституции. Культу этой Конституции в 
Америке страна и обязана своим процветанием и стабильностью. 
Однако, будучи приблизительно до середины ХХ в. сравнительно 
благополучным гражданским сообществом, далее Америка всту-
пила в эпоху кризисных духовных перемен и раскалывающих его 
«культурных войн», от исхода которых, как подчеркивает знаток 
США культуролог Юрий Михайлович Каграманов, зависит ее бу-
дущее [Каграманов, 2014]. 

Что же случилось со страной, с гарантом ее благополучия – 
Основным законом. Притом вряд ли мы слышали когда-либо, что 
Соединенные Штаты пересматривают свои столь ценимые консти-
туционные основания, обеспечившие стране беспрецедентное са-
мостояние, и ставили под вопрос правоту отцов-основателей, при-
знанных зачинателей подъема Нового Света. 



 
Гальцева Р.А.  

 

 

74 

Конституция США – это, по словам известного американ-
ского публициста и культуролога Ирвинга Кристола, «парадок-
сальный документ, не похожий ни на одну конституцию в мире» 
[Кристол, 2008, с. 15]. Изложенная сухим юридическим языком, 
она зиждется отнюдь не на формализованных основаниях, а на 
«ковентантном» (заповедном) единодушии. При том что в ней вы-
ражается самый трезвый взгляд на человеческую природу – как 
несущую на себе печать первородного греха, взгляд, свободный от 
всякого заискивания перед народом и от утопической абсолютиза-
ции «демократической веры», Конституция стала предметом поис-
тине народного почитания. Вместе с флагом и гимном Конститу-
ция (с прилагаемым к ней «Биллем о правах») образовала 
символическую троицу знаменитой «гражданской религии» США. 

История Конституции проста: собрались государственные 
деятели с заслуженной репутацией, в основном пасторы, кандидаты 
в пасторы и проповедники, и учредили основополагающий закон 
страны, заложив незыблемый, как они были убеждены, фундамент 
государственного устройства. «У американской Конституции было 
много интеллектуальных отцов, – пишет, опять же, Ирвинг Кристол, 
упоминая среди прочих Джона Локка, Монтеня, шотландских фи-
лософов Просвещения, – но одна духовная мать – протестантская 
религия» [Кристол, 2008, с. 16]. Все решения принимались на основе 
принятой тогда (т.е. христианской) системы ценностей. «Ковенант-
ное» сообщество обеспечивает равный доступ к Богу и к матери-
альному благополучию, путь к которому обусловлен христианским 
сознанием самоограничения и благотворительности. 

Итак, источниками американской Конституции были хри-
стианство и вытекающая из него мораль: «Христос незаменим в 
качестве моральной основы человека» (Бенджамин Франклин). 
Другой отец-основатель, автор Декларации независимости, а также 
незавершенной работы «Философия Иисуса» Томас Джефферсон в 
одном частном письме писал: «Его (Христа. – Р. Г.) моральная 
система и Его религия – лучшее из всего, что видел мир». Как тут 
не возникнуть реминисценции другого частного письма – Досто-
евского: «Нет ничего прекраснее, глубже, симпатичнее, разумнее, 
мужественнее и совершеннее Христа <…> и не могло быть» [Дос-
тоевский, 1985, т. 28, кн. 1]. (Процветанию Америки, по никем не 
оспариваемому мнению, способствовала и определенная специфи-
ка протестантской конфессии с ее убеждением в том, что успеш-



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

75

ное предпринимательство есть свидетельство благословения,  
благорасположения Божия, ибо «дух личной предприимчивости, – 
уточняет В.М. Ошеров, – неразрывно связан с христианскими по-
нятиями об индивидуальной ответственности за свои земные дела» 
[Ошеров, 2008, с. 27]). 

Это какой-то парадокс! Чтобы при непрерывном почитании 
Конституции, основанной на христианском фундаменте, которое, 
казалось бы, позволяло ей не полинять ни перышком, в нее, а вме-
сте с тем и в образ жизни религиозного народа путем толкования 
могли внедряться принципы, враждебные ее духу, противореча-
щие заветам отцов-основателей и ведущие к перерождению всей 
духовно-культурной среды! 

В начале 1960-х годов начинается гонение на молитву в 
школах, повлекшее за собой череду запретов на христианские 
символы и праздники, на христианский образ жизни; празднование 
Рождества все больше теряет связь со своим истоком – рождением 
Христа – и перестает считаться национальным праздником; из 
учебников государственных школ США изымаются упоминания о 
христианском происхождении американской демократии; в День 
благодарения американцы, похоже, должны теперь благодарить 
скорее индейцев, чем Господа Бога. 

С чьей же легкой руки пошел процесс? Этой легкой рукой 
была тяжелая длань Верховного Суда, присвоившего себе право на 
истолкование «исходных намерений» (originalintent) отцов-
основателей, будто бы не до конца охвативших подлинный смысл, 
точнее, всю глубину идей, вложенных ими же в Конституцию. Та-
кова была апология новых интерпретаций, сталкивающихся между 
тем с отчаянным общественным сопротивлением. По сути же, Суд 
претендовал на «свободное прочтение» и своевольную корректи-
ровку конституционных статей. 

Завязалась ожесточенная дискуссия, победу в которой Суд 
узурпировал, опираясь на свое положение высшей правовой вла-
сти, ставшей в результате вторым (а подчас и первым) правитель-
ством в стране. «Суд перешел от исполнения своей третейской 
функции к фактическому социальному реформаторству <…>  
Сохраняя видимость пиетета и следования судебному церемониа-
лу, стремился поставить конституцию с ног на голову» [Ошеров, 
2008, с. 71]. Появилась цивилизация, культура которой шла враз-
рез с ценностями и идеалами самой цивилизации. 



 
Гальцева Р.А.  

 

 

76 

И явная причина этой смены вех коренилась, как можно уже 
догадаться, в умах членов Верховного Суда. Дело в том, что в об-
новляемом его составе появились лица, охваченные входящим в 
моду новоявленным мировоззрением. Движимые лозунгом «про-
грессизма» и жаждой новизны, верховные судьи вступили на путь 
правового активизма, по сути – революционного законотворчества, 
которое стало спешно менять лицо страны. Как недоумевает амери-
канский культуролог и публицист, единомышленник Г.К. Честертона 
и К.С. Льюиса Джозеф Собран: «Откуда ни возьмись, у нас дейст-
вует новая конституция» [Собран, 2008, с. 49], без дебатов и голо-
сований. «Всего за каких-нибудь несколько лет отменяется тыся-
челетняя традиция» [Собран, 2008, с. 160]. Продолжая на словах 
присягать отцам-основателям, теперешние распорядители жизни 
выступают отнюдь не продолжателями-наследниками, а прямыми 
ликвидаторами их наследия. 

Но суть проблемы, повторим, не в приватной психологии 
этого «стада независимых умов» (выражение того же автора), за-
севших в Верховном Суде. Они, будучи законодателями, одновре-
менно поддались новому, наступающему, беспочвенному, а тем 
самым и атеистическому, умонастроению, постепенно завоевы-
вающему цивилизованный мир новейших времен и, увы, захваты-
вающему и восточно-европейскую, в том числе российскую, часть 
цивилизации. 

Итак, речь идет о появлении в нашей эпохе нового духовного 
явления. И будучи тотальной идеологией, – а мы убедимся, что это 
именно так, – под флагом деидеологизации оно отвоевывает место 
под солнцем, беспощадно вытесняя действующее, т.е. христиан-
ское, мироотношение, закрепленное в Конституции США. Как от-
мечал журнал «Time» в 1991 г.: «Святотатствам дорога открыта: 
“пожалуйста!”, а упоминать Бога с благоговением: “н-е-е-т!”» 
(цит. по: [Ошеров, 2008, с. 56]). Как и всякая большая идеология, 
эта будет завоевывать мир, спускаясь сверху, и только потом, при-
нудительным или пропагандистским путем (что мало различается 
между собой), оседая внизу. Впрочем, несмотря на агрессивную 
популяризацию «передового» мировоззрения вширь, «молчаливое 
большинство» остается вечным для него камнем преткновения. 

Так что же конкретно представляет собой взятая на воору-
жение Верховным Судом идеология, которая выдает себя за двига-



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

77

теля прогресса и знаменосца свободы, но меняет русло общества и 
вносит в него глубинный раскол? 

Это есть наступающая беспочвенная философия свободы, или 
«неолиберализм», идущая на смену классическому либерализму. Мне 
уже не раз приходилось описывать этот мировоззренческий феномен 
сегодняшнего дня, который на виду у всех и не понят – ибо хитроум-
но устроен и закамуфлирован под либеральный гуманизм. 

Описание его предыстории можно найти у авторов «Вех» 
(1909), затем у Г.П. Федотова в анализе «ордена русской интел- 
лигенции», а теперь вот у Ирвинга Кристола («Враждебная куль-
тура интеллектуалов»). Между тем за истекшее столетие идейные 
знамена оппозиционной интеллигенции сильно перекрасились. 
Открытая социально-политическая революционность былого «ор-
дена» сменилась по форме освобождающей, «гуманистической 
идеей», оказавшись по своим последствиям для человеческого бы-
тия опаснее прежней. 

Подобная идейная позиция, сформировавшаяся как бы в пику 
хозяйничавшим в Европе тоталитарным режимам – коричневому и 
красному, иначе говоря, национал- и интернационал-социализму, 
объявила о своей принципиальной внеидеологичности и выступи-
ла под неоспоримым, казалось бы, и ласкающим ухо лозунгом за-
щиты драгоценных «прав и свобод» человека. Однако под этими 
«правами и свободами», заявленными декларативно и абстрактно, 
никакого содержания не подразумевается, кроме чисто анархист-
ского «рассвобождения» человека и общества от традиционных 
прав и свобод. Прежде всего, права не могут начинаться с отрица-
ния, с частицы «не», как практиковалось на первом этапе введения 
в действие этого «гуманитарного манифеста», т.е. отмены приня-
тых норм и высших ценностей. 

В основе новой идеологии лежит философский релятивизм, 
не признающий никакой иерархии ценностей и никаких истин. 
Однако она действует под чужим именем – под именем «либера-
лизма», с которым между тем не имеет ничего общего и является 
просто спекуляцией на его авторитете, благодаря чему сумела вне-
дриться в качестве мейнстрима в общественное сознание. Этот 
новый, деструктивный по отношению к миру претендент на либе-
ральность в действительности есть прямой антагонист классиче-
ского либерализма, утверждающего свободу человека в сочетании 
с истиной смыслового, иерархического мироустройства. Но пре-



 
Гальцева Р.А.  

 

 

78 

тендент гуляет по миру под именем своего антипода, и, кажется, 
никто из культурно-политического мира не осознает этого. 

Философский, или мировоззренческий, релятивизм новой 
идеологии фигурирует к тому же и под именем «плюрализма» и то-
же спекулирует на инородном ему явлении – на «гражданском плю-
рализме», т.е. разнообразии общественных форм и объединений. 
Мировоззренческий плюрализм действует в духе апорий Зенона: 
абсолютная истина в том, что абсолютной истины нет, из чего 
предполагается уже не выяснение истины в свободной дискуссии 
(в условиях гражданского плюрализма), а запрет на нее как на па-
губный, тиранический мираж. В последнее время на месте правды 
появилось фантастическое понятие «постправда» (posttruth), где 
важным оказывается не утверждение самой истины, объективного 
знания о предмете или событии, а личный каприз, направленный 
по их адресу. А еще, понятная человечеству нормальность заменя-
ется «новой нормальностью», т.е. аномальностью. Такой дух 
прещения роднит плюралиста с тоталитарием, «от которого он 
всячески открещивается» [Гальцева, Роднянская, 2012, с. 115]. Но 
на самом деле идеологи антиидеологизма перещеголяли своих то-
талитарных предшественников по части закабаления человеческой 
личности: те действовали физическим насилием и требовали соци-
ального подчинения и выражения верноподданничества новому 
порядку вещей, меняя содержательные ориентиры; эти, неолибера-
лы, именуемые по намеренной близорукости либералами, отменя-
ют эти ориентиры: утверждая равенство всех мнений и точек 
зрения, и тем налагают запрет на всякую содержательность внут-
реннего, глубинного, интимного мира человека, отрицая за ним 
право на различение истины и лжи, добра и зла, прекрасного и 
безобразного, таким образом устраняя метафизические запросы 
человеческой души, искание смысла жизни. По сути, это замах на 
насильственную переделку самой человеческой природы. Тут уме-
стно вспомнить неожиданное заключение разработчика «наилуч-
шей» «социальной системы мира», теоретика Шигалева из романа 
«Бесы» Достоевского: «Выходя из безграничной свободы, я за-
ключаю безграничным деспотизмом». Но природа не терпит пус-
тоты – на заполнение коей, осознанно или нет, де-факто и нацеле-
на новая идеология, отрицающая идеологию, как таковую. На 
смену вытесняемым нормам и правам утверждаются антинормы и 
антиправа, идущие наперекор всему религиозно ориентированному 



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

79

американскому общественному и частному укладу, утверждаемому 
Конституцией, не говоря о здравом смысле. В области образова-
ния, воспитания и семейного права на наших глазах пробивают 
себе дорогу чудовищные законопроекты так называемого «плани-
рования семьи», ювенильной юстиции, абортов «без ограниче-
ний», пропаганды гей-движения, узаконения извращенных браков 
и… инцеста. Агрессивные сторонники однополой любви, издавна 
имевшие законные и укорененные имена «педофилов» и «содоми-
тов», ныне отмежевываются от этих прозваний и наступают под 
лозунгами прав человека и свободы слова. Между тем свою ано-
мальность и противоестественность сами же косвенно подтвер-
ждают, когда клеймят своих противников именем «натуралов», 
невольно обличая себя как «денатуралов», т.е. извращенцев. 

Наиболее очевидны разлом классической культурной тради-
ции, картина переворота и разрыва в ее преемственности вследст-
вие распространения мировоззренческой новации, – в области изо-
бразительного искусства. Авангард, предшественник нынешнего 
тренда, поставангарда, или актуального искусства, сам объявил о 
разрыве отношений с искусством, объявив об иных своих целях и 
задачах. 

Так является ли новый претендент на право иметь место в 
искусстве или он должен быть зачислен по какому-нибудь друго-
му ведомству? 

Я насчитала четыре имманентных черты, характеризующих 
подлинность художественного творчества. Исходя из дефиниции 
искусства у Канта, которая вобрала в себя и Аристотеля и Платона и 
привлекла мысль Гегеля, а затем и последующую классическую фи-
лософскую традицию, искусство есть: (1) творчество прекрасных 
предметов, (2) целесообразных без цели, доставляющих (3) наслаж- 
дение и (4) рожденных подобно созданиям природы. Так образы 
поэзии <…> должны оживлять воображение, должны обладать 
свойствами жизни, – пишет Кант. Это любимая мысль и Аполлона 
Григорьева, которую он детализирует в теории живорожденного 
искусства, опираясь на формулировку Гегеля: произведение  
искусства должно быть всегда непреднамеренным, простодушным, 
как бы возникшим само собой. 

Однако, вглядимся, никаких таких свойств у актуального  
искусства нет. Доказательства этого – перед глазами. Все направ-
ления постмодернизма и авангард, мировоззренческие и факти- 



 
Гальцева Р.А.  

 

 

80 

ческие, представляют собой полное противоречие традиции того, 
что до сих пор считалось атрибутами Искусства. О красоте тут не 
может быть и речи – постмодернисты от нее принципиально отка-
зываются. Вместо наслаждения постмодернистское творчество 
(поп-арт, видеоарт, инсталляция, перформанс и авангардистская 
струя кубизма и сюрреализма) вызывает у нас в лучшем случае 
удивление, а чаще всего стремится потрясать, отвращать и, наконец, 
пугать. Живорожденность творческих созданий заменена либо из-
мышлением конструкций («складные чудовища» – Н. Бердяев), 
либо экспериментами с сомнамбулическими, психоаналитически-
ми продуктами подсознания. О непредумышленности рождения 
образов говорить тоже неуместно. 

Как же назвать подобную творческую деятельность, кото-
рую Н. Метнер именовал «антиискусством», а Вл. Вейдле – «по-
слеискусством»? Может быть, акционизмом (что, впрочем, уже 
имеет хождение в культурологических кругах), поскольку свое 
призвание исполнители мыслят как акции, воздействующие на 
общество в сторону его радикализации. Так что помощи от них в 
выздоровлении общества нечего ждать. Искусство, по словам 
Вейдле, само нуждается в помощи, но это не больной, жаждущий 
излечения, а умерший, чающий воскресения. 

И музыкальная новая волна постмодернизма нас не радует, 
она оглушает и сотрясает, приводит в неистовство массовые ауди-
тории. Пропала гармония, мелодия и в целом – приносимая ими 
красота. Но это не значит, что исключено появление прекрасных 
образцов (типа «Битлз» или ряда увлекательных саундтреков, не 
порвавших с основами мелодичного искусства). Между тем театр 
в угаре реноваций занят элементарной порчей чужого авторского 
имущества, подпадающей под уголовную статью. 

Такое гипнотизирующее творчество, сокрушающее сами ор-
ганы чувств, превратившееся в орудие агрессии и устрашения, 
идет в ногу с разрушением морали. 

Недавно мы услышали от начальственного лица некоего 
американского штата о том, что общество должно признать пре-
имущество браков с родителями № 1 и № 2 перед традиционной 
семьей с мамой и папой. Дополнения и разъяснения требуются в 
сдвинутые времена и по ряду других основополагающих докумен-
тов. Так, один из основных авторов нашей, российской Конститу-
ции 1993 г. С. Шахрай как-то признался, что ему и в голову не 



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

81

приходило в начале 1990-х оговаривать особым образом в Консти-
туции, что речь идет именно о традиционной семье. 

Так наглядно этот секуляризм на наших глазах перетекает в 
прямой богоборческий атеизм, а светское демократическое госу-
дарство – в государство атеистическое с той самой диктатурой над 
сознанием, которая лишает его характера свободного, светского 
демократизма… 

Известный американский историк Джозеф Хичкок в 1986 г. с 
тревогой констатировал, что «за последние 20 лет произошло ра-
дикальное разрушение когда-то существовавшего морального кон-
сенсуса. Это случилось с необыкновенной быстротой, оставляя 
после себя общество, глубоко безразличное к фундаментальным 
моральным ценностям» (цит. по: [Ошеров, 2008, с. 8]). Этот «мо-
ральный консенсус», т.е. в данном случае «ковенант», пишет 
И. Кристол в юбилейной статье к 200-летию американской Кон-
ституции «Дух 87-го», «лишается всякого смысла, если он не опи-
рается на моральные истины», источником каковых «всегда была 
религиозная традиция», без которой, присоединим сюда и голос 
отца-основателя Джона Адамса, «невозможно объяснить, что хо-
рошо, а что плохо». «200-летний юбилей Конституции, – заключает 
Кристол, – представляется подходящим поводом не только по-
праздновать, не только поразмышлять, но и помолиться за Консти-
туцию. Думается, она бы не возражала» [Кристол, 2008, с. 188]. 

Дело в том, что неолиберальная идеология антиидеологизма 
с ее философией одной свободы sansrivage, которая не признает 
никакой предметности, никакой содержательности, разрушает ду-
ховный фундамент, цементирующий человеческое сообщество, и 
возводит так называемую «стену отделения» религии от общества 
и государства, в то время как принцип этот говорил в Основном 
законе об «отделении церкви от государства» как институции. Это 
принципиальное и повсеместно внушаемое квазилиберализмом 
заблуждение, вытесняя традиционные скрепы из общественной 
жизни, открывает дорогу для идейного разброда, социального рас-
кола и, в конце концов, – для сокрушительных перемен. Шестиде-
сятые годы прошлого века оказались годами бурных протестных 
движений в США: за равноправие черных, а затем и за расовое их 
превосходство («черное – это красиво!»), движений феминистского, 
молодежного, позднее – за права специфических меньшинств.  



 
Гальцева Р.А.  

 

 

82 

Сегодня протестный раскол принял форму и так называемых 
«культурных» мировоззренческих войн. 

В своем атеистическом перетолковании Конституции Вер-
ховный Суд прежде всего опирался – и это еще один парадокс – на 
ту самую знаменитую Первую поправку к ней «Билля о правах» 
(1891) и «Декларацию независимости», где создателями Консти-
туции обосновывается ее религиозный фундамент: «Общие прин-
ципы, на которых отцы добились независимости, были общими 
принципами христианства… Эти общие принципы христианства 
так же вечны и неизменны, как существование и атрибуты Бога», – 
утверждал в вводной статье к «Декларации» один из создателей 
Конституции, второй президент США Джон Адамс. К этой же по-
сылке прибегали и остальные отцы-основатели. 

Однако при всей, казалось бы, ясности конституционных ос-
нований, эти документы новыми прогрессивными истолкователя-
ми были в корне извращены. 

В атеистическом духе они изъясняли и запрещение устанав-
ливать «какую-либо религию» в качестве доминирующей. Совре-
менные интерпретаторы усмотрели здесь запрет на религию вооб-
ще, отрываясь от исторической реальности, когда в США не было 
никаких религий, кроме христианства, и речь шла лишь о разных 
его конфессиях и деноминациях, в изобилии ввезенных сюда пере-
селенцами, гонимыми из метрополии религиозными преследова-
ниями. И это тоже соответствовало духу христианского вероуче-
ния и нисколько не закрывало перед ним дорогу. Мало того, 
Верховный Суд проигнорировал и самый статус поправки, которая 
являлась приложением к Основному закону, сочиненному пастор-
ским коллективом и проникнутому христианским содержанием  
и духом. Гуманитарные прогрессисты в подходе к «Декларации» и 
«Биллю о правах» совершенно абстрагировались от конституци-
онных времен принятия этих документов, когда Америка жила 
христианством и никому в голову не могло прийти, что кто-то мо-
жет понять эту поправку вне подобного контекста и подтекста. 
Тогда и сегодня она читалась и читается разными глазами. Но са-
мое главное, в этих документах говорится об опоре государства на 
законы природы и создавшего их Бога, даровавшего человеку пра-
во на счастье и основополагающие права. Более того, в конститу-
циях всех штатов заявлялось о Боге; в юго-восточных землях (на-



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

83

селенных по большей частью протестантскими выходцами из Ев-
ропы) по 10 (Северная Каролина) и по 12 раз (Массачусетс). 

Эта чтимая поправка «Билля о правах» и «Декларация» в ис-
толковании новых идеологов привели, в конце концов, к исчезно-
вению общественной свободы для «молчаливого большинства», 
ибо человек чувствует себя свободным, когда духовно-культурная 
среда не угнетает его, не диктует ему свои императивы, когда гос-
подствующее мировоззрение не идет вразрез с его собственным, – 
что жизненно важнее, чем пара-тройка или даже десяток спущен-
ных сверху «дополнительных» прав. 

Так, цитируемый выше Джон Адамс отчеканил: «Конститу-
ция США рассчитана на моральный и религиозный народ» [Ка-
грамано, 2014]. Именно так. Однако здесь кроются две прекрасно-
душных ошибки: уверенность в незыблемости веры и упущение 
того момента, что не в его, народа, руках находятся трактовка 
Конституции и законодательные акты. В Конституции было сказа-
но, что она призвана «содействовать всеобщему благоденствию», 
созданию «благого общества». Историк Джеймс Фицпатрик пи-
шет: «Не будет преувеличением сказать, что Конституция была 
предназначена для того, чтобы дать раннеамериканским христиан-
ским сектам больше свободы в деле формирования морального 
консенсуса (здесь и далее курсив мой. – Р. Г.), тех самых внутрен-
них моральных сдержек, без которых свободное общество не мо-
жет оставаться социальным, благим обществом», или, так назы-
ваемым, «обществом всеобщего благоденствия», прописанным в 
Конституции (цит. по: [Ошеров, 2008, с. 6]). 

Но если упадок и разложение «благого общества», всех сфер 
его жизни наступают вслед за истощением морально-религиозных 
или этико-философских оснований, то вывод отсюда следует один. 
И не только горький опыт Соединенных Штатов, утрачивающих 
свой «ковенант», но и, напротив, необыкновенный взлет послево-
енной Германии, избравшей курс христиански ориентированной 
политики, свидетельствует о том, что государству нужна система 
ценностных ориентиров, т.е. мировоззрение, указывающее, каким 
ему, государству, лучше быть. Неотомист Жак Маритен знал, что 
говорил, когда настаивал: государство должно иметь идейные ори-
ентиры, с позиций которых оно «имеет право сопротивляться про-
паганде лжи и клеветы; сопротивляться деятельности, направлен-
ной на моральное разложение; сопротивляться тем, кто ставит себе 



 
Гальцева Р.А.  

 

 

84 

целью уничтожение государства и общественной жизни» [Maritain, 
1943, р. 89]. Напомним, что государство должно быть отделено от 
церкви как от институции, но не от вносимого ею в мир религиоз-
ного мировоззрения. 

Преодоление атеистической диктатуры с целью оздоровле-
ния и возрождения жизни – в Штатах ли, в Европе ли, отказавшей-
ся от христианской идентичности, в России ли, во многом сле-
дующей, судя по ее культурному мейнстриму, по этой же дороге, – 
требует метанойи, поворота сознания от потребительского экспан-
сионизма и ментального экстремизма к самоограничению и от-
резвлению. В области социально-политической речь, очевидно, 
должна идти о системе, которая объединяет в себе оба христиан-
ских принципа: личной свободы (на что тщетно претендует безос-
новное светское государство) и Христова наследия. Задача возро-
ждения страны нуждается в объединении сил христианской 
интеллигенции, перед которой стоит задача теоретического разо-
блачения изощренно закамуфлированного «лжеименного» либера-
лизма1, и Церкви, которой предстоит, по моему глубокому убеж-
дению, миссия новой евангелизации. «Как и во времена Иринея 
Лионского, вступившего в борьбу с “лжеименным знанием” гно-
стической ереси, доказательства, обличающие и опровергающие 
“лжеименное знание” современного “нового гуманизма”, должны 
быть добыты, как сказано о пяти книгах “Против ересей”, также 
диалектически-философским путем <…> через раскрытие того 
внутреннего противоречия, в каком стоят между собой различные 
положения их (этих заблуждений. – Р. Г.) системы» [Гальцева, 
2008, с. 549]. 

Если не вернуться к своим мировоззренческим корням, об-
щественное пространство, как пустая горница, будет заселено дру-
гими, бывшими тотальными идеологиями: коричневой, как это 
происходит на Украине, и красной (вперемежку с новейшей так на- 
зываемой «либеральной» идеологией) в России, приметы чего все 
                                           

1 Цитируемые здесь видные историки и политологи США (как, впрочем, и 
остальные политаналитики), в чьих работах содержится обширный материал от-
носительно процессов перерождения современной демократической Америки, в 
объяснении конечной их причины останавливаются обычно на предпоследних – 
психологических, политических и проч. мотивах, не добираясь до корня зла – 
новой идеологической запрограммированности, к примеру, «бездумности»  
(Ирвинг Кристол). 



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

85

зримее в наших послушных СМИ; или лжелиберальной – как на 
Западе. Ведь и российскую жизнь не обходит стороной эта запад-
ная болезнь беспочвенного либерализма и политкорректности, ло-
мающая морально-эстетические нормы. Так, неолиберализм – это 
вторая, кроме социально-экономической, духовная мина, заложен-
ная подо всю, и в том числе нашу, европейскую цивилизацию. 

Россия переживает поистине трагический парадокс полити-
ческой реставрации: проигравшие, побежденные, казалось бы, вы-
черкнутые из истории путчисты, деятели и адепты свергнутого 
режима, по которым плачет люстрация, оказываются сегодня ге-
роями-победителями, видными функционерами, профессорами-
воспитателями в университетах и злобными очернителями тех, кто 
высвободил Россию «из-под глыб» прежнего режима и велико-
душно предоставил своим врагам свободу. Теперь они, пробрав-
шиеся наверх, заняты агрессивной идеологией его возрождения, 
включая беспрепятственную ресталинизацию. Поразительно, что 
респектабельные на сегодня социологи-политологи, консультанты-
эксперты, а это ведущий пропагандистский корпус в СМИ, будто 
сговорились не замечать грандиозного исторического события – 
смены в 1991-м «социально-экономической формации» (скажем 
хоть по Марксу), возврата страны в сообщество европейских го-
сударств – и настойчиво рассматривают историю России в едином 
потоке. И эта слепая одержимость в отождествлении России и Со-
ветского Союза есть основной корень сегодняшнего одиночества 
нашей страны, в том числе, увы, среди бывших советских респуб-
лик. Мы сами оставляем за собой статус оккупационной державы 
и тем самым создаем мотив нас бояться. И пока влиятельные рос-
сийские круги не осознают всей пагубности этой фанаберии, цеп-
ляющейся за советское, гулаговское прошлое колосса на глиняных 
ногах, страна в глазах какого ни есть цивилизованного окружаю-
щего нас мира будет оставаться «империей зла», уже не будучи 
таковой. Нет, надо немедленно провести люстрацию сознания ве-
дущих российских идеологов! 

Отсюда происходит и ложное размежевание между некими 
«западными ценностями» и ценностями некоего «русского мира», 
чьи поборники в нерефлексивном патриотическом запале вместе с 
водой выплескивают и ребенка. Что такое «западные ценности»? 
Если это ценности, на которых две тысячи лет стояла западная ци-
вилизация (и от которых предательски отказывается она сегодня), 



 
Гальцева Р.А.  

 

 

86 

то это общие с нами христианские ценности, т.е. ценности и «рус-
ского мира». И что остается от него, если эти ценности вычесть? 

Надо прояснять это непродуманное употребление несоче-
таемых позиций, проводить, как было выше сказано, люстрацию 
сознания. Да, мы остаемся сейчас чуть ли не заповедником хри-
стианства в современном европейском мире – и одновременно 
продолжаем трактовать свою историю как благостно непрерыв-
ную, не видя смертельного атеистического разлома ее в 1917 г. 
и компрометируя этим свое христианство. Таким образом мы от-
межевываем свой «Русский мир» от Западного мира, как будто мы 
с ним вышли не из одной купели. Другое дело, если бы речь шла 
только о современном положении дел. 

Вообще, можно только удивляться той путанице, которая 
творится в мировой политической терминологии. Помимо того, 
что с понятием «либерализм» отождествляется противоположное 
ему понятие «неолиберализм» и таким образом в одной категории 
сливаются два несовместимых смысла, то же происходит и с дру-
гими понятийными антагонистами. Так, «консерватизм» – эта опора 
общественного порядка – для подавляющего большинства анали-
тиков и для бытового сознания означает бездвижность, застылость 
в одном состоянии (по-английски – stand patting, не брать взяток в 
карточной игре). Между тем другое, концептуальное мировоззре-
ние трактует его как эволюционное движение, не теряющее тради-
ционных общественных основ. Если вникнуть в содержание этого 
понятия, то вспомнится, что «консерватизм» происходит от слова 
«консервировать», что значит «сохранять». Но по отношению к 
живому организму, каковым является общество, сохранение его не 
может мыслиться без эволюционной «подкормки»; необходимости 
вовремя откликаться на его назревшие жизненные потребности. 
Так же как растение, которое нуждается для своего роста в прито-
ке влаги, питания и солнечного света, общество для его дальней-
шего развития и даже существования требует внесения корректив, 
диктуемых самой жизнью: освобождаться от отжившего и на эво-
люционном пути реформ заменять его новым элементом. 

Итак, вдумаемся: если беспочвенный «неолиберализм», при-
знающий одну безграничную свободу, не может быть идейной ос-
новой общества, то и консерватизм также не может ею быть.  
В первом случае оно расползается, во втором – застывает. Остается 
сделать вывод, что жизнеспособной оказывается только одна, со-



 
В сторону эпохального «конца света» 

 

 

87

четающая в себе обе основы система: «консервативный либера-
лизм», или «либеральный консерватизм», на чем была построена 
государственная система США. Именно на нем строилась во време-
на «Преображенской революции» 1991 г. социальная система Рос-
сии, ныне оказавшаяся в морозильной камере. Выбраться ли ей  
оттуда? 

И – заключительная реплика. Для многих это покажется 
преувеличением, однако, по моему убеждению, главная сила, ко-
торая покончит с человеческим миром, и с западной и с восточно-
европейской цивилизацией, будет популярная ныне новация ген-
дерного эксперимента. Представляется, что, если бы хозяину 
инфернального царства надо было придумать, как вернее всего 
разрушить созданный Творцом мир, он не нашел бы ничего луч-
шего, чем это. 

 
 

Список литературы 
 

Гальцева Р.А. Знаки эпохи. Философская полемика. – Москва ; Санкт-Петебург : 
Летний сад, 2008. – 667 с. 

Гальцева Р.А., Роднянская И.Б. Summa ideologiae. – Москва : Посев, 2012. – 128 с. 
Достоевский Ф.М. Письмо к Н.Д. Фонвизиной. Конец января – 20-е числа февра-
ля 1854. Омск // Достоевский Ф.М. ПСС : В 30 т. – Ленинград : Наука, 1985. – 
Т. 28, кн. 1. – С. 173–179. 

Каграманов Ю. «Культурные войны» в США // Эон: Альманах старой и новой 
культуры. – Москва : ИНИОН РАН, 2014. – Вып. 11. – 196 с. 

Кристол И. Дух 87-го // Эон: Альманах старой и новой культуры. – Москва : 
ИНИОН РАН, 2008. – Вып. 10. – С. 180–188. 

Лефевр М. Они предали Его. – Санкт-Петербург : Владимир Даль, 2007. – 348 с. 
Маркс К., Энгельс. Ф. К критике философии права Гегеля // Маркс К., Энгельс Ф. 
Сочинения в 27 т. – Москва ; Ленинград , 1929. – Т. 1. – С. 537–652. 

Ошеров В.М. Но вечный выше вас закон. Метаморфозы американского правосоз-
нания. Взгляд из России. – Москва ; Санкт-Петербург : Летний сад, 2008. – 
288 с. 

Пушкин А.С. Собр соч. в 6 томах.– Москва ; Лениград : Academia, 1936–1938. 
Сендеров В. Кризис современного консерватизма // Новый мир. – 2007. – № 1. – 
С. 117–151. 

Собран Дж. Новые табу // Эон : Альманах старой и новой культуры. – Москва : 
ИНИОН РАН, 2008. – Вып. 10, –. С. 49–160. 

Maritain J. The rights of Man and Natural Law. – New York : Charles Scribner’s sons, 
1943. – 119 р. 

Sieferle R. Finis Germania. – Berlin : Antaios, 2017. – 266 s. 



 
Гальцева Р.А.  

 

 

88 

Tournier P. Le Vieux monde est de retour. – Paris : Stock, 2018. – 250 р. 
 
 

References 
 

Gal'ceva R.A. (2008). Znaki epohi. Filosofskaya polemika. 
Gal'ceva R.A., Rodnyanskaya I.B. (2012). Summa ideologiae. 
Dostoevskij, F.M. (1854). Pis`mo k N.D. Fonvizinoj. Konecz yanvarya. Leningrad : 

Nauka. T. 28. Kn. 1. S. 173–179. 
Kagramanov, Yu. (2014). «Kul`turny`e vojny`» v SShA. Moscow : INION RAN.  

Vy`p. XI, 2014. 
Kristol, I. (2008). Dukh 87-go. Moscow : INION RAN. 
Lefevr, M. (2007). Oni predali Ego. Sankt-Peterburg : Vladimir Dal`. 
Marks, K. (1929). E`ngel`s. F. K kritike filosofii prava Gegelya. Moscow ; Leningrad –

T. 1. – S. 537–652. 
Osherov, V.M. (2008). No vechny`j vy`she vas zakon. Metamorfozy` amerikanskogo 

pravosoznaniya. Vzglyad iz Rossii. – Sankt-Peterburg : Letnij sad. 
Pushkin, A.S. (1936–1938). Sobr soch. v 6-ti tomakh. M. – Moscow ; Leningrad: 

Academia. 
Senderov, V. (2007). Krizis sovremennogo konservatizma. МЮ: Novy`j mir», N 1. 

S. 117–151. 
Sobran, Dzh. (2008). Novy`e tabu. M.: INION RAN. Vy`p. Kh, 2008. S. 49–160. 
Maritain, J. (1943). The rights of Man and Natural Law. N.Y.: Charles Scribner's. 

Sieferle, R. (2018). Finis Germania. Berlin: Antaios. 
Tournier, P. (2018). Le Vieux monde est de retour. Paris: Stock. 


