
73

МИФОЛОГИЧЕСКОЕ VS РЕЛИГИОЗНОЕ
MYTHOLOGICAL VERSUS RELIGIOUS

УДК: 82-97 DOI: 10.31249/chel/2025.03.04

Лозинская Е.В.
«АНГЕЛОВ ДУРНАЯ СТАЯ»:

ОБ ОДНОМ СРЕДНЕВЕКОВОМ МОТИВЕ
Институт научной информации
по общественным наукам РАН

Россия, Москва, jane.lozinsky@gmail.com

Аннотация. В статье исследуется мотив «нейтральных ангелов», наиболее
известный по «Комедии» Данте, но получивший широкое распространение в евро-
пейских литературах и фольклоре. Рассмотрены произведения, в которых появля-
ется этот образ, – как традиционно входящие в список «дантовских источников и
влияний», так и не исследованные ранее в этом контексте. Фокус внимания – на
составных элементах мотива: причины выбора ангелами нейтральной позиции, их
судьба на Страшном cуде, форма и место их пребывания вне Неба, отношение к
людям и Господу. Особое место уделено идентификации нейтральных ангелов с
эльфами и другими волшебными существами, а также еретической по содержа-
нию поэме Маттео Пальмьери «Город жизни», в которой нейтральные ангелы
получают шанс на искупление своей вины, воплощаясь в людях.

Ключевые слова: нейтральные ангелы; «Комедия» Данте; «Плавание святого
Брендана»; «Парцифаль» Вольфрама фон Эшенбаха; «Эсклармонда»; exempla;
эльфы и цверги; восстание Люцифера; «Город жизни» Маттео Пальмьери.

Поступила: 10.05.2025     Принята к печати: 16.06.2025

mailto:jane.lozinsky@gmail.com


Лозинская Е.В.

74

Lozinskaya E.V.
“That wicked band of angels”:

towards one medieval motif
Institute of Scientific Information for Social Sciences

of the Russian Academy of Sciences,
Russia, Moscow, jane.lozinsky@gmail.com

Abstract. The article explores the motif of “neutral angels,” a concept most famously
depicted in Dante’s Comedy but widely present in European literature and folklore. It
examines various works in which this image appears, including those traditionally regarded
as sources or influences on Dante, as well as texts that have not previously been considered
in this context. The analysis focuses on the key elements of the motif: the reasons behind the
angels’ choice of neutrality, their fate at the Last Judgment, the nature and location of their
existence outside Heaven, and their relationship with both humanity and the divine. Particu-
lar attention is given to the identification of neutral angels with elves and other supernatural
beings, as well as to the heretical themes in Matteo Palmieri’s poem La città di vita, in which
neutral angels are granted an opportunity for repentance through incarnation as humans.

Keywords: neutral angels; the rebellion of Lucifer; Dante’s Comedy; The Voyage
of Saint Brendan; Parzival by Wolfram von Eschenbach; Esclarmonde; exempla; elves
and dwarves; La città di vita by Matteo Palmieri.

Received: 10.05.2025                                                  Accepted: 16.06.2025

Сразу у входа в ад Данте встречает «дурную стаю» ангелов,
которые не восстали против Господа, но и не были Ему верны, а
пребывали «сами по себе»1. Несмотря на краткость этого отрывка,
образ ангелов, не занявших сторону в той войне, которая упомянута
в Откровении Иоанна Богослова2, оказался выразительным и за-
поминающимся и неизменно вызывает интерес исследователей.
Филологическое исследование мотива началось уже в конце XIX –
начале XX в. именно в контексте «Комедии» [D’Ancona, 1874;
Graf, 1892; Zanini, 1908], и библиография вопроса, учитывая его
сравнительную узость, довольно обширна3. Однако, как справедливо

1 “…quel cattivo coro / de li angeli che non furon ribelli / né fur fedeli a Dio,
ma per sé fuoro” (Inf, 3:37–39).

2 «И произошла на небе война: Михаил и Ангелы его воевали против дра-
кона, и дракон и ангелы его воевали против них, но не устояли, и не нашлось уже
для них места на небе» (Откр., 12:7–8).

3 Первое представление об истории его изучения можно получить из ком-
ментария Ф. Мадзони к первым трем песням «Ада» [Mazzoni, 1967, p. 369–376],
см. также раздел научных работ в библиографии к обзору [Alvarez Pérez, 2009].

mailto:jane.lozinsky@gmail.com


«Ангелов дурная стая»:
об одном средневековом мотиве

75

указывает С. Бемроуз, непосредственных поэтических источников
у Данте, видимо, не было [Bemrose, 2007, p. 194]1. В то же время
поиск таких источников привел к выявлению довольно широкого
круга текстов, в которых встречается образ нейтральных ангелов.
Наиболее полный список можно найти в обзоре Х.А. Альвареса
Переса [Alvarez Pérez, 2009], а на немецкоязычном материале в ра-
боте [Dunphy, 1998]2. Мы попытаемся выделить некоторые вари-
анты в трактовке этого мотива – устойчивые или представленные
единичными примерами.

«Плавание святого Брендана»

Произведение, которое чаще всего называется одним из ис-
точников Данте, это «Плавание святого Брендана» (Navigatio
Sancti Brendani, ок. 900), повествующее о поиске Земли обетован-
ной ирландским святым VI в. Бренданом Клонфертским. Оно из-
вестно во множестве вариантов и было переведено на различные
народные языки [The Brendan legend, 2010]. В латинском тексте
есть эпизод, известный как «Птичий рай». Брендан с товарищами
высаживаются на острове, где растет высокое дерево, на котором
расселись белоснежные птицы. Их так много, что за ними почти не
видно листвы. Брендан просит Господа вразумить его, откуда здесь
столько пернатых, и тогда одна из птиц слетает к нему и говорит:

1 Сложнее обстоит дело с источниками теологическими. Большая часть
ранних комментаторов, весьма озабоченных обоснованием дантовских взглядов в
рамках католической веры, как правило, не находят параллелей у теологов. Един-
ственное исключение – дотошный и теологически образованный старший сын
поэта Пьетро, указавший на слабую параллель из Гуго Сент-Викторского. Но в
целом общая для многих экзегетов позиция сводилась к тому, что Данте здесь
говорит «не как теолог, а как поэт» (Гвидо да Пиза), и мы имеем дело с поэтиче-
ским вымыслом. В современной науке прослеживалась связь представления о
нейтральных ангелах с францисканской теологией и делались попытки вписать
его в томистскую теорию (см. об этом работы Дж. Фреччеро [Freccero, 1958;
1960; 1962; 1986]).

2 Впрочем, круг таких произведений можно расширить далее – в первую
очередь за счет средневековых коротких нарративов (несколько примеров будут
приведены ниже). Кроме того, мотив нейтральных ангелов в фольклоре изучен
преимущественно на материале германских и кельтских источников, а фольклор-
ное бытование мотива в романском ареале, очевидно, изучено недостаточно. За-
служивает большего внимания и использование образа в литературе после Данте,
начиная с Ренессанса и вплоть до литературы XX в.



Лозинская Е.В.

76

Nos sumus de illa magna ruina antiqui hostis, sed non peccando in corum
consensu fuimus. Sed ubi fuimus creati, per lapsum illius cum suis satellitibus contigit
et nostra ruina. Deus autem noster iustus est et uerax. Per suum magnum iudicium misit
nos in istum locum. Penas non sustinemus. Hic presenciam Dei possumus uidere, sed
tantum alienauit nos a consorcio aliorum qui steterunt. Vagamur per diuersas partes
aeris et firmamenti et terrarum, sicut alii spiritus qui mittuntur. Sed in sanctis diebus
atque dominicis accipimus corpora talia qualia nunc uides et commoramur hic
laudamusque nostrum creatorem1 [Navigatio, 1959, p. 24].

В этом отрывке можно найти элементы мотива, которые будут
варьироваться в более поздних текстах самого разного происхожде-
ния: нейтральные ангелы блуждают по миру, притом по различным
его частям – воздуху, небу, земле; в праздничные и воскресные
дни они могут принимать плотский облик, в данном случае – пти-
чий. Упоминается их способность узреть Божественное присутствие
(в некоторых других текстах нейтральные ангелы лишены такой
возможности). Важно, что в «Плавании» отчетливо говорится, что
эти ангелы пребывали в согласном <с Люцифером> хоре, не со-
вершая греха, и не несут наказания. Эта идея вызывала недоуме-
ние у средневековой аудитории, о чем свидельствует множество
вариантов этого места, среди которых есть и указывающие на от-
сутствие согласия с Люцифером: «sed non peccando aut consensu
sumus» (Stuttgart, Württ. Landesbibliothek, cod. hist. 155) и «sed non
peccando aut consentiendo» (Paris BN, lat. 3784) [The Brendan legend,
2010, p. 103]. Вопрос заключается в том, почему же эти ангелы
были изгнаны? Возможно, именно в поисках ответа анонимное
тосканское переложение «Плавания», опубликованное П. Виллари
по манускрипту XIV(?) в., предлагает противоположный вариант:
ангелы все-таки согрешили – не сами, но согласием (noi non
peccammo per noi, ma per consentimento) [Villari, 1865, p. 91]. Надо
сказать, что этот текст, сохраняя идею отсутствия наказания, не
упоминает способность нейтральных ангелов узреть Бога, заменяя
ее на возможность видеть человека.

1 «Мы из сонма павшего в стародавние времена <ангельского> воинства,
но на нас нет греха. Ибо мы были низвержены в тот же час, когда и созданы. Гос-
подь наш справедлив и возвещает истину. По Своей великой справедливости
послал Он нас в это место. Наказания мы не несем и можем лицезреть Самого
Бога, но Он отделил нас от свиты тех, кто остался Ему верен. Мы скитаемся по
всему миру, подобно другим блуждающим духам. Но в святые дни и воскресения
мы принимаем плотской облик, который ты сейчас видишь, и живем так, славя
нашего Создателя» (Перевод Н. Горелова).



«Ангелов дурная стая»:
об одном средневековом мотиве

77

Стихотворное переложение «Плавания» было создано на
средненидерландском языке (De Reis van sint Brandan, ок. 1150)
[De reis van Sint Brandaan, 1994]. Нейтральные ангелы получают
в нем наименование Walseranden и весьма оригинальный облик: у них
свиные головы, человеческие руки и торсы, собачьи шерстистые
лапы, журавлиные шеи и длинные бороды. Они издают рычание
подобно медведям, но при этом вступают в теологическую дискус-
сию с Бренданом и рассказывают ему свою историю. Их позиция
во время восстания Люцифера сформулирована очень поэтично и
отчетливо, в отличие от других версий «Плавания»: «Это не было ни
нашей радостью, ни нашей печалью» (v. 1957). Именно за это без-
различие Господь превратил их головы в свиные, потому что свиньям
нравится жить в грязи не меньше, чем в чистоте (vv. 1969–1971).
Шерстью Walseranden покрыты, потому что повели себя как собаки,
которые не будут лаять на знающего их имя чужака и защищать от
него своего хозяина (vv. 1975–1985). И все же Господь не отправил
их в ад: «В конце концов, у нас не было дурных намерений, мы
просто спокойно стояли в стороне» (vv. 1988–1989), – объясняют
Walseranden. Поэтому им и была дарована прекрасная земля с чу-
десным замком, которые они, однако, вынуждены защищать от чужа-
ков из «земли драконов» (v. 2025), живущих под властью дьявола
(v. 2044). Из текста не до конца ясно, являются ли эти враги пад-
шими ангелами, хотя, скорее всего, это именно они, иначе непо-
нятно, почему неназванные противники испытывают такую нена-
висть к Walseranden и желание им отомстить (vv. 2040–2043). Самим
же Walseranden остается только смиренно уповать на Господа
(vv. 1995–1996).

Немецкоязычная литература

В «Парцифале» (ca. 1170–1220) Вольфрама фон Эшенбаха
отшельник Треврицент рассказывает герою, что первыми страж-
никами Грааля были ангелы1: «Те, кто не занял ни одну из сторон,
когда Люцифер и Троица вступили в битву, все эти ангелы, благо-
родные и достойные, должны были сойти на землю, к этому самому
камню. Камень чист во веки веков. Я не знаю, простил ли их Бог с тех

1 Как замечает в комментарии к испанскому переводу А. Регалес, «видимо,
нейтральные ангелы хранили Грааль с момента падения Люцифера и до Вопло-
щения» [Eschenbach, 2001, p. 231, n. 154].



Лозинская Е.В.

78

пор или осудил. Если Он счел это справедливым, то принял их об-
ратно»1 [Eschenbach, 2004, p. 151]. Однако в конце поэмы сам
Треврицент признается Парцифалю, что сказанное им ранее было
ложью: эти ангелы осуждены во веки веков, и эту судьбу они сами
выбрали для себя [Eschenbach, 2004, p. 255]. Среди исследователей
велись споры, считать ли это противоречие позднейшей интерпо-
ляцией во избежание обвинений автора в ереси или же частью поэти-
ческого замысла [Weigand, 1954, p. 88–93]. Р. Нелли видит в нем
отражение практик инициации в закрытых сообществах, когда
кандидату сначала сообщается некоторая неполная истина, а ее
полную форму он узнает, лишь став полноправным членом круга
посвященных [Nelli, 2001, p. 406–407].

Однако, пусть даже нейтральные ангелы и осуждены, важно
именно то, что на протяжении некоторого времени они выступают
в роли хранителей Грааля, исполняя поручение Бога, и, следова-
тельно, в функциональном плане являются именно ангелами, а не
демонами. Это еще один вариант реализации мотива, который по-
лучит развитие в средневековой литературе. Р. Данфи указывает
на два текста XIII в., в которых нейтральные ангелы так же, как и в
«Парцифале», исполняют по ходу сюжета важные поручения:
«В строфах 115–119 Wartburgkrieg (ок. 1250 г.) мы сталкиваемся с
духом, который называет себя бывшим нейтральным ангелом и при-
носит письмо и предупреждение против valsche pfaffen (лжесвящен-
ников), а в «Младшем Титуреле» (Jüngere Titurel) Альбрехта фон
Шарфенберга (ок. 1272), в строфах 58–55 и далее нейтральным
ангелам поручено доставить душу умершей Сигуны в Чистилище»
[Danphy, 1998, p. 71].

«Всемирная хроника» (Weltchronik, между 1272 и 1277 г.)
австрийского поэта Янса дер Эникеля (1230/1240–1290/1302) была
создана не ранее 1272 и не позднее 1277 г. В ее начальной части
излагается традиционная версия сотворения мира за исключением
того, что, говоря о падении части ангелов, Эникель эксплицитно
пишет о существовании среди них третьей группы – колебавшихся,
какую из партий выбрать. Р. Данфи, анализируя этот отрывок,
подчеркивает в их мотивации холодный расчет, их сомнения

1 Цит. по англ. переводу. Оригинальный текст: “di newederhalp gestuonden, /
dô strîten beguonden / Lucifer unt Trinitas, / swaz der selben engel was, / die edelen unt
die werden / muosen ûf die erden / zuo dem selben steine. / der stein ist immer reine. / ich
enweiz op got ûf si verkôs, / ode ob ers fürbaz verlôs. / was daz sîn reht, er nam se wider”.



«Ангелов дурная стая»:
об одном средневековом мотиве

79

(Эникель использует слово zwîfelære, совр. Zweifler) связаны с тем,
что они взвешивают риски [Danphy, 1998, p. 68]. В результате та-
кие ангелы лишились благосклонности обеих сторон, скитаются
по миру и, что особенно интересно, могут входить в людей, посе-
ляясь «между кожей и плотью» (zwischen fleisch und hiute). Эни-
кель, видимо, имеет в виду своего рода одержимость, и эта идея
встречается не только у него, как будет показано ниже.

Поэма Янса дер Эникеля, видимо, послужила источником
для еще одного текста под названием «О падении Адама и Люци-
фера» (Von Luzifers und Adams Fall), включенного в манускрипт
Codex Karlsruhe 408 (f. 116ra–120rb). В нем также позиция ней-
тральных ангелов определяется словом zweffler, и, следовательно, как
и во «Всемирной хронике» причиной их нейтралитета было со-
мнение [Danphy, 1995].

Р. Данфи указывает также несколько других средневековых
немецких текстов, в которых встречается образ ангелов-нейтралов.
В поэме конца XII в. «Салман и Морольф» разделяются ангелы
черные, белые и бледные, последние связываются с идеей магов
(das sint unsers herren mage), но помещаются, в отличие от Энике-
левских, в ад [Danphy, 1998, p. 69].

Нейтральные ангелы и эльфы

Особое внимание следует уделить общеевропейскому
фольклорному мотиву о происхождении сверхъестественных су-
ществ (эльфов, фейри и пр.) от нейтральных ангелов, проникшему и
в популярную письменную словесность. Наиболее известный текст,
где высказывается эта идея, – входящее в «Южно-английский ле-
гендариум» (ок. 1250) «Житие Архангела Михаила», во второй
части которого говорится, помимо прочего, о битве Архангела с
Люцифером и его воинством [The South English legendary, vol. 2,
p. 402–428]. Заслуживает внимания, что в этом житии проводится
более тонкое различие между группами ангелов и, соответственно,
между местами их ссылки. Кроме открыто примкнувших к Люци-
феру, были и те, кто склонялись на его сторону, но не присоедини-
лись к его воинству, им суждено оставаться «посреди бурь» вплоть
до Судного дня, когда их окончательно сошлют в ад. Другая группа
«неприсоединившихся» – те, кто склонялись скорее на сторону
Господа, были сосланы на землю и там претерпевают «некоторые
страдания», но с концом времен вернутся в рай. Упоминаются



Лозинская Е.В.

80

также и ангелы, оставленные в Земном раю и в других местах, где
они «приносят покаяние» [The South English legendary, vol. 2, p. 408].
И все эти «духовные существа» каким-либо образом взаимодей-
ствуют с людьми – к их благу или им во вред, а судьба, по крайней
мере, некоторых из них, предполагает спасение:

И нередко люди видят многих из них – как женщин, танцующих и играю-
щих на всяческих темных тропах. Их называют эльфами, и они часто приходят в
города, но днем обычно пребывают в лесах, а ночью – на высоких холмах. Это те
жалкие духи, что были свергнуты с Небес. И в Судный день многие из них еще
будут спасены [The South English legendary, vol. 2, p. 408].

Сходную версию происхождения эльфов приводит исланд-
ский собиратель фольклора Й. Аурнасон (Jón Árnason, 1819–1888)
в двухтомном издании «Исландские сказки и сказания» (Íslenzkar
Þjóðsögur og Æfintýri, 1862–1864). В одном из сказаний повеству-
ется о том, как некий путник пожелал возлечь с прекрасной де-
вушкой, живущей в доме, где его приютили. Когда он попытался
ее обнять, рука его прошла сквозь ее тело, как будто оно состояло
из тумана, хотя он ясно видел ее рядом с собой. Девушка пояснила,
что она – бесплотный дух: когда дьявол в давние времена вступил
в войну с Небесами, он со своим войском был низвергнут во
внешнюю тьму, как и те, кто обратили свой взгляд к нему, когда
он согрешил. «Но те, кто не были ни за него, ни против, были по-
сланы на землю, чтобы пребывать среди скал и гор. Их зовут эль-
фами или тайным народцем. Они могут жить лишь с такими же,
как они. Они делают доброе или злое – как хотят, но если что и
делают, то делают это до конца. У них нет таких тел, как у вас,
смертных, но они могут принимать форму людей, и люди их ви-
дят, если они того хотят. Я один из тех павших духов, и поэтому
ты не сможешь обнять меня» [Arnason, 1864, p. 21].

Й. Зибер приводит примеры из альпийского фольклора. В Ти-
роле с нейтральными ангелами связывается происхождение цвер-
гов и рассказывается, что часть ангелов, которые лишь позволили
Люциферу себя убедить, но не стали по-настоящему злыми, не
достигли ада, а повисли на скалах и деревьях, и сейчас продолжают
жить в пустых пространствах на земле, ожидая Судного дня. По-
хожая история есть и в Швейцарии: ангелы падали с небес так
густо, как снежинки, но, как это бывает и со снежинками, не все
долетели до ада, некоторые зависли между небесами и землей и не



«Ангелов дурная стая»:
об одном средневековом мотиве

81

превратились в чертей, а стали erdleutchen (земляным народцем)
[Seeber, 1892, c. 34–35].

В «Жизни Адама и Евы», входящей в манускрипт полковника
Вернона (Bodl. MS. Eng. poet. a. 1), созданный около 1400 г., соче-
таются образ ангельского снегопада, материальное воплощение
разной степени падения и идея одержимости падшим духом-
эльфом, которую мы уже видели у Эникеля: «Они падали вниз, как
плотный снег. Некоторые остановились в воздухе, некоторые на
земле. И если кто-то обуян или восхищен эльфом, это произошло
от ангелов, упавших с небес»1 [Middle English religious prose, 1972,
p. 106–107].

Ирландский фольклорист П. Кеннеди (1801–1873) фиксирует
в сборнике «Легендарные сказания ирландских кельтов» (Legendary
fictions of the Irish Celts, 1867) наличие в крестьянской среде анало-
гичного верования о происхождении магических существ:
«…существующие фейри – это ангелы, которые, не примкнув к
восстанию Сатаны открыто, в то же время не выступили и против
него. Их дальнейшая судьба будет определена в день Страшного
суда» [Kennedy, 1968, p. 142–143]. Сходное предание приводит и
леди Уайлд в «Древних легендах, таинственных чарах и суевериях
Ирландии» (Ancient Legends, Mystic Charms and Superstitions of
Ireland, 1888), проводя различие между ангелами, свергнутыми в ад,
причиняющими зло людям, и другими, падшими на землю и в море,
безразличными к людям, если их не трогать [Wilde, 1888, p. 68,
130]. Свидетельства идентификации фейри и падших, но не сверг-
нутых в ад, а оставленных на земле, ангелов приводит также Р. Сагг
[Sugg, 2018]2.

М. Кер связывает подобные фольклорные мотивы с плато-
новской демонологией («Пир»), развитой Апулеем в De deo Socra-
tis и воспринятой христианской культурой через Августина («О граде

1 “… heo fullen out as thikke as the drift of the snouh; summe astunte in the eyr
and summe in the eorthe. Yif eny mon is elve-inome othur elf-iblowe, he hit hath of the
angelus that fellen out of hevene”.

2 Заслуживают внимания и вполне естественные на этом фоне попытки
связать нейтральных ангелов с эльфами Толкина. Т. Шиппи усматривает связь
между цитированными выше строками «Южно-английского легендариума» и
эльфами «Сильмарилиона». «Толкин взял из этого и других отрывков идеи, что
эльфы сходны с ангелами, что они каким-то образом были вовлечены в “Паде-
ние”, что их судьба в Судный день неясна и что они каким-либо образом связаны
с Земным раем и не могут умереть до конца времен» [Shippey, 1983, p. 179].



Лозинская Е.В.

82

Божьем», кн. 8, в особ. гл. 14), благодаря которому утвердилось
представление о срединном месте пребывания демонов (воздухе)
[Ker, 1911, p. 86]. Драйден в поэме «Лань и пантера» (The Hind and
the Panther, 1687) формулирует идею «воздушных жителей» ближе
всего к концепции нейтральных ангелов:

If, as our dreaming Platonists report,
There could be spirits of a middle sort,
Too black for heav’n, and yet too white for hell,
Who just dropt half way done, nor lower fell [Dryden, 1687, p. 20].

Остается вопрос, насколько платоновская демонология и ее
ученые трансформации Средних веков и раннего Нового времени
могли повлиять на фольклор. Конечно, к моменту записи подоб-
ных преданий (по большей части конец XIX в.) определенный
взаимообмен между высокой, церковной и народной культурами
мог иметь место, но вряд ли настолько, чтобы идеи Платона и
Апулея вошли в крестьянскую культуру, пусть и в адаптирован-
ном виде. Кроме того, вопрос о материальности ангелов и демонов
в целом очень непрост (теологические дискуссии об этом велись
вплоть до св. Фомы Аквинского) и не может сводиться к утвер-
ждению их «воздушной» (или другой вариант – «эфирной») при-
роды, что отразилось и в народных верованиях. Так, К. Лекутё приво-
дит интересный пример из «Хроники графов Зиммернов» (Zimmerische
Chronik / Chronik der Grafen von Zimmern, ок. 1566–1567):

В Клингеле и Эберштайне показывались маленькие человечки, называе-
мые erdenmendle или wichtelmendl. <…> Ученейшие философы Белинус и Бехен-
катер, а также древние каббалисты, проводя различие между падшими ангелами,
утверждают, что erdenmendle совершили меньший грех против своего Господа и
Создателя и были низвергнуты на землю, как и другие, но получили твёрдое тело
(corpus solidum), а не воздушное, как другие духи. Они надеются на спасение,
поэтому делают так много добрых дел, посещают честных людей и служат им
[цит. по: Lecouteux, 1995, p. 200].

Произошедшие от менее греховных ангелов erdenmendle как
раз противопоставляются воздушным жителям: меньший грех перед
Господом приводит к тому, что им дано материальное воплощение.

Совсем иной вариант материального воплощения предпола-
гался в верованиях внутри катарской среды, подробно изложенных
в инквизиционных протоколах Жака Фурнье [Le Registre… , 1965].
Надо отметить, что и там появляется образ ангелов, падавших



«Ангелов дурная стая»:
об одном средневековом мотиве

83

с неба подобно осадкам – правда, не как снег, а как дождь – сквозь
дыру в небе, пока Господь не закрыл ее своей ступней [Le
Registre… , 1965, vol. 2, p. 34, 407]. При этом некоторые из ангелов
упали в нее по ошибке, и поскольку они виновны, но все же менее
других, то в конечном счете вернутся на небеса [Ibid., p. 199]. Од-
нако материальное воплощение у них совсем иное и путь назад
другой. Согласно Алану Лилльскому, катары верили в то, что ан-
гелы и души – это одно и то же, и Божьим попущением падшим
ангелам позволено войти в человеческие тела, где они смогут при-
нести покаяние (solos angelos apostatas qui de coelo ceciderunt
corporibus humanis infundi Dei permissione, ut ibi valeant poenitentiam
agere. – De fide catholica contra haereticos, 1:9). М. Дандо подчер-
кивает, что речь здесь может идти в первую очередь о нейтраль-
ных ангелах, которые будут в конечном счете спасены: «Но все
духи, которые явно не давали согласия или не верили дьяволу (non
expresse consenserunt vel crediderunt dyabolo), но только участвовали
в беспорядках (solum accesserunt ad turbationem), производимых
дьяволом, и согрешили как бы неосознанно (quasi inscii pec-
caverunt), к коему роду относятся и все человеческие духи (spiritus
humani), все они в конце концов в тот день будут спасены от суда»
[Dando, 1976, p. 3–4; Le Registre.., vol. 2, p. 509].

Одним из мест соприкосновения высокой и народной куль-
туры в Средние века были сборники exempla, и в некоторых из них
также присутствуют нейтральные или менее виновные ангелы.
Наиболее известный пример – рассказ о бесе, верно служившем
некоему рыцарю, из «Диалога о чудесах» Цезария Гейстербахского.
Ему предшествуют такие слова монаха-нарратора:

В ком на небесах сильнее всего была гордыня и зависть к Творцу, в тех
больше живет злая воля наносить вред. Другие же, как говорится, всего лишь
согласились на бунт Люцифера против Бога. Хотя пали они вместе с другими, но
в меньшей степени злы и меньше вредят людям, как это покажут следующие
примеры [Андерсен, 2018, c. 244].

Сходный сюжет обнаруживается в повествовании «Об отроке
Эвдоне, обманутом демоном» в «Забавах придворных» Вальтера
Мапа (1140–1208). Демон, обольщающий Эвдона, сообщает ему о
себе следующее:

Мы способны на все, что производит смех, и ни на что производящее слезы.
Я ведь из тех изгнанников неба, кои, не помогая и не соглашаясь с виной Люцифера,



Лозинская Е.В.

84

бессмысленно носились за поборниками его преступлений. И хотя отгоняет нас,
недостойных неба, негодующий Господь, однако милосердно позволяет нам тер-
петь наказанье или в просторах пустыни, или в обитаемых местах, по степени
нашего прегрешения [Мап, 2020, c. 128].

Далее демон объясняет, что в старые времена люди считали
их полубогами и полубогинями и называли сильванами, фавнами,
дриадами и т.п. С одной стороны, здесь нейтральные ангелы иден-
тифицируются с языческими низшими божествами, и это, похоже,
единственный пример такой эксплицитной связи (хотя, разумеется,
ассоциация демонов с языческими божествами – традиционный
топос для религиозной литературы). С другой – склонность к шут-
кам и проказам позволяет соотнести их с фейри и им подобными
существами. Тем более что, как отмечает Дж. Б. Смит, Вальтер
Мап занимал положение между двумя культурами – английской и
валлийской [прив. по: Вальтер Мап, 2020, с. 266–277].

Песни о деяниях

Среди других текстов, где появляются нейтральные ангелы,
следует упомянуть «Эсклармонду», жесту XIII в. о Гуоне Бордосском
[Brewka, 1977]. Гуон и его жена Эсклармонда должны явиться в
Монмур к Оберону – наставнику Гуона и королю фей, – чтобы Гу-
он стал его преемником. Корабль, на котором они путешествуют,
терпит крушение, и супруги единственные из команды достигают
берега. Пробираясь сквозь лес, они выходят к замку, где их встре-
чают четыре белых монаха и предлагают путникам стол и кров. С утра
Гуон с Эсклармондой приходят на церковную службу и с удивле-
нием наблюдают, как монахи не могут ее завершить и выходят из
храма. Гуон пленяет одного из них с помощью столы (часть цер-
ковного облачения в виде ленты, нередко использовалась как ин-
струмент экзорцистами). Внезапно обнаруживается, что пленник
лишь принял вид монаха, а на самом деле он дух или демон. По
требованию Гуона он рассказывает такую историю.

Они когда-то были ангелами в раю, но однажды Господь от-
правился по делам, а его место занял Люцифер (Lussiabïax):

Nous fumes angle saciés, em Paradis;
A icel jour que Dix s’en departi,
Lussiabïax remest u lieu de lui;
Dont otrïerent li grant et li petit
Que il fust Dix et c’on en lui creïst [Brewka, 1977, p. 263].



«Ангелов дурная стая»:
об одном средневековом мотиве

85

Ангелы разделились на три группы: поклонившиеся Люци-
феру, верные Христу, и не знающие, с кем им быть – с Люцифером
или истинным Христом:

De tex i et qui se tinrent a lui ;
L’autre partie se tint a Jhésucrist
Le tierce part ne se sot u tenir
Ou a celui ou au vrai Jhesucrist [Brewka, 1977, p. 263].

Когда Бог вернулся, он сбросил всех неверных ангелов с неба,
Люцифер и его друзья попали в ад, а сомневавшиеся ангелы были
рассеяны по земле и морю. Они ждут, что в Судный день Господь
явит им свою милость, но не знают, случится ли это:

Ensi serons dusc’au jour du juïs
Que Dix fera de nous tout son plaisir
<…>
Mais jou ne sai se nous arons merci [Brewka, 1977, p. 264].

Они обладают огромными силами, могут сделать все, что
пожелают, но не могут узреть лицо Божие и слышать Его имя:

Nous faisons chou que nous volons penser
Fors que de Diu, dont nous sommes iré:
De lui veoir ne nous poons meller.
Quant u moustier avons lut et canté
Et nous devons les lechons aprester,
Ne poons estre as nons Jhesu nommé [Brewka, 1977, p. 265].

И сказав это, монах заплакал:

Adont s’enbronce, se commence a plourer [Brewka, 1977, p. 265].

С одной стороны, эти лже-монахи обладают свойствами,
традиционно приписываемыми демонам и бесам: они могут во
мгновение ока возводить и разрушать замки, перенести героя к
месту назначения и т.п., одного из них удается пленить с помощью
столы. А с другой стороны, как остроумно замечает М. Росси, из
текста эксплицитно следует, что эти демоны проявляют три глав-
ные христианские добродетели – веру, надежду и любовь (caritas)
[Rossi, 1979, p. 468]. Они верят в Христа, сокрушаются о своем
грехе, надеются на его искупление и проявляют деятельную лю-
бовь, привечая заблудившихся путников. При этом надо отметить,



Лозинская Е.В.

86

что царство фей, где правит Оберон, совсем иное: во-первых, сам
Оберон, судя по всему, является христианином, по крайней мере,
он завещает похоронить себя в аббатстве, которое Гуон и строит
для этой цели, а в жесте о Гуоне Бордосском (продолжением кото-
рой и является «Эсклармонда») прямо говорится, что Оберон тво-
рит чудеса именем Божиим. Во-вторых, уже после смерти Оберона,
его подданные отказываются принести оммаж Гуону, пока он не
будет женат на фее; тогда мать Оберона Моргана и ее помощницы
переносят Эсклармонду в Земной рай, где та получает магическую
силу – с содействием Христа. Таким образом, в жесте об Эсклармонде,
в отличие от многих других текстов, нейтральные ангелы и феи (фейри)
разведены между собой, но, как это ни странно, обе группы с христи-
анской точки зрения являются в той или иной мере благими.

В «Гуоне из Оверни» [Morgan, Schwam-Baird, 2025], франко-
итальянском романе уже постдантовской эпохи (по крайней мере,
в него включены цитаты из «Ада»), затем переработанном в прозе
Андреа да Барберино, герой совершает катабасис и встречает в
загробном мире ангелов, выжидавших, кто победит в борьбе Лю-
цифера и Бога. В воскресные дни эти ангелы воплощаются в чер-
ных птиц, а в остальные – носятся над водой и землей. Этот эпизод,
несомненно, связан с «Плаванием святого Брендана», поскольку в
нем использованы характерные для того элементы: птичий облик,
который эти падшие ангелы принимают по воскресеньям, скита-
ния по миру в остальные дни. Однако птицы в этом тексте черные,
что корреспондирует с иным представлением о причине ссылки:
ангелы «Гуона» все-таки сомневались, а не были вовлечены в вос-
стание по неосторожности.

«Город жизни» Маттео Пальмьери

Маттео Пальмьери (1406–1475) – флорентийский гуманист и
общественный деятель – написал большую поэму «Город жизни»
(La città di vita, 1455–1466)1, очевидным образом смоделированную

1 Существует дипломатическое издание, подготовленное в 1926–1927 гг.
М. Рук, но содержащее ошибки чтения; в 2014 г. во Флорентийском университете
Ф. Краста защитил диссертацию, представляющую собой критическое издание поэмы
и комментария к ней Леонардо Дати [Crasta, 2014]. Текст диссертации доступен на
сайте университета: https://flore.unifi.it/handle/2158/869593. См. также [Ferraro, 2012],
издание манускрипта Gamma S 5 28 Фонда Кампори Моденской библиотеки.

https://flore.unifi.it/handle/2158/869593


«Ангелов дурная стая»:
об одном средневековом мотиве

87

по образцу «Комедии»: в ней передается видение загробного мира,
она написана в терцинах и содержит 100 песней, поделенных на
три кантики. В этой поэме, как и в «Комедии», есть образ ней-
тральных ангелов, однако у Пальмьери, в отличие от Данте, эта
идея лежит в основе антропологической концепции, удивительным
образом созвучной альбигойской ереси, к тому времени давно по-
бежденной. Отчетливо сформулирована она в пятой песни первой
книги. Пальмьери, как и катары, придерживается теории о пред-
существовании душ. Бог, создав души, наделил их свободой воли.
Третья их часть сразу же восстала на Творца, другая треть оста-
лась верной Его воле, а последняя треть «пребывала в сомнениях,
с кем им объединиться». Их судьба еще не решена, поскольку сво-
бода воли остается при них:

La parte terça ad Dio non fur nemici,
né seguaci della divina voglia,
ma stetton dubii ad chi si fare amici:
merito alcun non hanno ancor, né doglia,
perché riman lor libero el volere
fin che loro election non ne gli spoglia [Crasta, 2014, p. 37].

Эти нейтральные души-ангелы пребывали в светлом и по-
койном месте под сферой «называемой неподвижной» (lucido et
ameno, sotto la spera è decta “non errante”), но Бог дал им второй
шанс, собрав этот легион ангелов на Елисейских полях, где они и
летают, пока не изберут себе тело:

Quivi ne’ campi Elysii fu raccolta
la legion degli angeli intra due,
per farne pruova la seconda volta.
<…>
così gli spirti in questo loco decto
Vanno volando pel piacente sito,
finché sarà da loro el corpo electo [Crasta, 2014, p. 38].

Это происходит согласно их исходному желанию войти в
человека, обрести плотское тело:

Et come nel corpo han di viver cura,
così lassuso in cielo hanno volere
venire in huomo ad corporal figura [Crasta, 2014, p. 38].



Лозинская Е.В.

88

Как легко понять, нейтральные ангелы, чья судьба пока не решена
и которые должны своими усилиями достичь спасения, – это люди.

Для оправдания этой весьма еретической теории в главном
из сохранившихся манускриптов использован комментарий друга
Пальмьери Леонардо Дати, церковного деятеля и будущего епи-
скопа. Сам факт составления комментария к некоторому произве-
дению практически сразу переводил его создателя в разряд auctores.
Конечно, в данном случае наблюдается некоторое злоупотребление
этой герменевтической техникой, поэтому Дати стремится обосно-
вать тезисы Пальмьери и на внешних авторитетах. Он прибегает к
двум приемам. Первый из них заключается в том, чтобы приписать
рассказ не самому Пальмьери, а их общему другу, ныне покойному
Киприану Ручелаи, якобы явившемуся автору поэмы во сне и рас-
сказавшему все вышеизложенное. Более того, как утверждает Дати,
таких явлений было два – в 1451 и в 1455 г. После первого Паль-
мьери, хоть и записал сообщенное ему, не предал эти сведения
гласности. Поэтому во время своего второго явления Ручелаи осо-
бо подчеркнул, что источником этих сведений является не он сам,
а ангел Божий (scias quia nec a me veni nec a me venio, sed angeli
Dei ut venirem monuerunt) [Crasta, 2014, p. 999].

Второй прием состоит в сопоставлении в глоссах к поэме
высказываний, заимствованных из различных источников, и мате-
матических операциях на их основе. В Откровении Иоанна Бого-
слова, как оно передано в Вульгате, сказано:

…et ecce draco magnus rufus habens capita septem, et cornua decem: et in
capitibus ejus diademata septem, et cauda ejus trahebat tertiam partem stellarum caeli,
et misit eas in terram (Apoc., 12:3–4)1.

Григорий Великий в «Беседе в третью неделю по Пятидесят-
нице» писал:

…мы верим, что в оное столько входит рода человеческого, сколько оста-
лось там избранных ангелов, как написано; постави пределы языков по числу
ангел Божиих (Втор. 32:8) [Свт. Григорий Великий, 1912, с. 220].

1 «…и, вот, большой ярко-красный дракон с семью головами и десятью
рогами, и на головах его семь диадем. И хвост его увлек третью часть звезд не-
бесных, и поверг их на землю». – Пер. с лат. Д.Э. Пучкина.



«Ангелов дурная стая»:
об одном средневековом мотиве

89

Августин в «Энхиридионе» утверждает, что «…человечество…
должно было по мере своего восстановления в прежнем состоянии
восполнить убыль в сонме ангелов, образовавшуюся со времени дья-
вольского разорения» [Блаженный Августин, 2000, с. 21].

Путем несложных вычислений можно установить, что число
спасенных людей соответствует как числу падших, так и числу
сохранивших верность Богу ангелов, а стало быть, количество
падших и верных ангелов одинаково; падшие составляют треть, и
значит, остается еще одна треть, которые и являются нейтральными.
Для усиления своей позиции Дати привлекает также авторитеты
Платона и Данте:

Vere ergo dicitur quod haec tertia pars quae animas facit neque remansit neque
cecidit, et Plato, ut mostravimus, dicit quod animae reservantur in Elysiis campis qui
sunt sub stellato caelo supra planetas; bene igitur colligitur quod animae sunt e tertia
parte caelestium spirituum, et est illa tertia pars quae reservatur in campis Elysiis, qui
positi sunt inter caelum firmamenti et planetas. Dantes vero noster hunc tertium angelo-
rum chorum intellexit, licet alio modo, unde in III cap. suae primae Comediae dicit…
[Crasta, 2014, p. 658]1.

Заметим, что расчеты Дати имплицитно подразумевают, что
все люди будут спасены, но, учитывая явное присутствие в поэме
Пальмьери идей, восходящих к Оригену [Mita Ferraro, 2005, p. 389–390],
это не вызывает удивления.

Заключение

Как видно из вышеприведенных примеров, мотив «ней-
тральных ангелов» получил широкое распространение в средневе-
ковой и ренессансной литературе, а также в европейском фольклоре.
Он встречается в самых разных регистрах и жанрах – от exempla
до ученых поэм, от рыцарских романов и жест до житийной лите-
ратуры. Вместе с тем можно сказать, что у него практически нет

1 «Итак, истинно сказано, что эта третья часть, которая образует души, не
осталась и не пала, и Платон, как мы показали, говорит, что души пребывают в
Елисейских полях, которые находятся под звездным небом и над планетами; по-
этому хорошо известно, что души происходят из третьей части небесных духов, и
именно эта третья часть оставлена в Елисейских полях, которые расположены
между небесной твердью и планетами. Наш Данте, однако, знал об этой трети
ангельских хоров, хотя и трактовал это по-другому, поэтому в третьей главе сво-
ей первой Комедии он говорит…» (Перевод мой. – Е.Л.)



Лозинская Е.В.

90

единого смыслового ядра, вернее, оно ограничивается утвержде-
нием, что существовала некая группа ангелов, которая не приняла
ни сторону Люцифера, ни сторону Господа, или, по крайней мере,
согрешила менее других. Другие элементы этого мини-нарратива
подвержены вариациям.

Причина такой позиции нейтральных ангелов в различных
текстах может быть разной: если у Янса дер Эникеля и у Маттео
Пальмьери ангелы взвешивают шансы, рассуждают, чью сторону
принять, то у Вальтера Мапа они просто вовлечены в беспорядки
помимо их собственной воли. В житии архангела Михаила «Юж-
но-английского легендариума» проводится даже более тонкое раз-
граничение позиций, но все, кто не принял участие в битве на сто-
роне Господа, осуждены. Интересно, что в тирольском фольклорном
сюжете мы встречаем идею, которая будет разрабатываться Дж. Фреч-
черо в рамках неотомистской парадигмы: некоторые падшие ангелы
менее грешны, потому что не воплотили свою склонность к Лю-
циферу в злых деяниях.

Не ясна и судьба нейтральных ангелов в виду Страшного суда.
У Данте они уже осуждены, но в «Эсклармонде» они надеются на
милость Господню, как и те, кто в «Южно-английском легенда-
риуме» названы эльфами. И это еще один момент, в котором за-
метны различия: форма пребывания ангелов вне небес может быть
совершенно разной. Они могут оставаться духами, или, будучи
духами, иногда принимать телесную форму – по собственному
желанию или в соответствии с церковным календарем. Они могут
выглядеть как птицы или как люди, могут превратиться в цвергов
или эльфов. Они могут жить в разных местах: в отдаленных, изо-
лированных местностях и рядом с людьми, пребывать в воздухе
или под землей. Различным бывает их поведение после падения
и отношение к людям. Они могут шутить над ними, вредить им, а
могут и помогать, или же они могут «входить» в людей, но и это
может трактоваться как одержимость, а может стать реализацией
теории предсуществования душ. Кроме того, нейтральные ангелы,
несмотря на свое падение, могут служить Господу, выполнять сво-
его рода его поручения, а некоторые из них демонстрируют высоты
христианского покаяния. Такая сложность и внутренняя вариатив-
ность мотива «нейтральных ангелов» в словесности, видимо, отра-
жает неустойчивость самой концепции с теологической точки зре-
ния. «Нейтральные ангелы» являются лиминальными персонажами не



«Ангелов дурная стая»:
об одном средневековом мотиве

91

только в литературном контексте, они существуют на границах
догмы, ереси и народной веры.

Список литературы

Андерсен В.В. Цезарий Гейстербахский. Беседа о чудесах. Раздел пятый. О бесах:
перевод, предисловие и комментарий  // Религия. Церковь. Общество : исследо-
вания и публикации по теологии и религии / под ред. А.Ю. Прилуцкого. –
Санкт-Петербург  : Светоч, 2018. – Вып. 7. – С. 208–231.

Блаженный Августин. Энхиридион Лаврентию о вере, надежде и любви // Бла-
женный Августин. Творения : в 4 т. – Санкт-Петербург : Алетейя ; Киев :
УЦИММ-Пресс, 2000. – Т. 2. – С. 3–73.

Вальтер Мап. Забавы придворных / подгот. Р.Л. Шмараков (перевод, составле-
ние, примечания, статья) ; [отв. ред. О.С. Воскобойников]. – Санкт-Петербург :
Наука, 2020. – 423 с. – (Литературные памятники).

Свт. Григорий Великий (Двоеслов). Из беседы в третью неделю по Пятидесятнице //
Сборник проповеднических образцов (Проповеди святоотеческие и церковно-
отечественные) : в 2 частях / сост. П. Дударев. – 2 изд. – Санкт-Петербург : Изд.
И.Л. Тузова, 1912. – Ч. 1. – С. 218–222.

Alvarez Pérez X.A. Un nuovo contributo allo studio del mito degli angeli neutrali nella
“Commedia” // Revista de Literatura Medieval. Editorial Universidad de Alcalá. –
2009. – N 21. – P. 37–75.

Árnason J. Icelandic legends, collected by Jón Árnason / trans. G.E.J. Powell,
E. Magnússon. – London : Richard Bentley, 1864. – 263 p.

Bemrose S. Dante’s “neutral” angels // Dante and his literary precursors : twelve essays /
ed. J.C. Barnes, J. Petrie. – Dublin : Four Courts Press, 2007. – P. 179–199.

Brewka B.A. Esclarmonde, Clarisse et Florent, Yde et Olive I., Croissant, Yde et Olive II.,
Huon et les géants, sequels to Huon de Bordeaux, as contained in Turin Ms. L. II. 14 :
an edition : Doctoral Dissertation / Vanderbuilt University. – Nashville, 1977. – 599 p.

Crasta F. Gli angeli neutrali da Dante a Matteo Palmieri // Lettere Italiane. – 2015. –
Vol. 67, N 1. – P. 5–25.

Crasta F. La Città di vita di Matteo Palmieri con le Expositiones in Civitatem vitae di
Leonardo Dati : studio ed edizione del ms. Laur. Plut. XL 53 : Phd. – Firenze :
Università degli Studi di Firenze, 2014. – 1179 p.

D’Ancona A. I precursori di Dante. – Firenze : Sansoni, 1874. – 120 p.
De reis van Sint Brandaan: een reisverhaal uit de twaalfde eeuw / transl. W.A. Wilmink;

intr. W.P. Gerritsen – Amsterdam : Prometheus, 1994. – URL: https://www.dbnl.org/
tekst/wilm003reis02_01/index.php

Dando M. Les anges neutres // Cahiers d’études cathares. – 1976. – N 69. – P. 3–28.
Dryden J. The hind and the panther. – 2 ed. – London : Jacob Tonson, 1687. – 152 p.
Dunphy R.G. Daz was ein michel wunder: the presentation of Old Testament material

in Jans Enikel’s Weltchronik. – Göppingen : Kümmerle, 1998. – 350 p.
Eschenbach W. von. Parzival. – 2 ed. – Madrid : Siruela, 2001. – 428 p.
Eschenbach W. von. Parzival: with “Titurel” and the “Love-Lyrics” / ed. C.W. Ed-

wards. – Cambridge : D. S. Brewer, 2004. – 334 p.

https://rcs-almanac.ru/ru/tag/%d0%b0%d0%bd%d0%b4%d0%b5%d1%80%d1%81%d0%b5%d0%bd-%d0%b2-%d0%b2/


Лозинская Е.В.

92

Freccero J. The neutral angels from Dante to Matteo Palmieri : Doctoral Dissertation. –
Baltimore, Md : Johns Hopkins university, 1958. – v, 410 p.

Freccero J. Dante and the neutral angels // Romanic review. – 1960. – Vol. 51. – P. 3–14.
Freccero J. Dante’s “per se” angel: the middle ground in nature and in grace // Studi

danteschi. – 1962. – Vol. 39. – P. 5–38.
Freccero J. The neutral angels // The poetics of conversion. – London ; Cambridge,

Mass : Harvard univ. press, 1986. – P. 110–118, 300–303.
Graf A. Miti, leggende e superstizioni del medio evo. – Firenze ; Roma : E. Loescher,

1892. – Vol. 1 : Il mito del paradiso terrestre. Il riposo dei dannati. La credenza nella
fatalità. – 754 p.

Huon d’Auvergne: an edition and translation of the fourteenth-century Chanson de
geste in Berlin, Kupferstichkabinett, manuscript 78 D B / ed. L.Z. Morgan,
S.I. Schwam-Baird. – Cambridge : D.S. Brewer, 2025. – 1013 p.

Ker W.P. The craven angels // The modern language review. – 1911. – Vol. 6, N 1. – P. 85–87.
Lecouteux C. Démons et Génies du terroir au Moyen Âge. – Paris : Imago, 1995. – 258 p.
Le Registre d’inquisition de Jacques Fournier, évêque de Pamiers (1318–1325) / ed.

J. Duvernoy – Toulouse : É. Privat, 1965. – 3 vols.
Mazzoni F. Saggio di un nuovo commento alla Divina commedia: Inferno, canti I–III. –

Firenze : Sansoni, 1967. – 550 p.
Middle English religious prose / ed. N.F. Blake. – Evanston : Northwestern univ. press,

1972. – 228 p.
Mita Ferraro A.M. Matteo Palmieri: una biografia intellettuale. – Genova : Name,

2005. – 588 p.
Mita Ferraro A.M. “Senza aver penne non si può volare” – Un ‘sommario’ della Città

di Vita di Matteo Palmieri. – Firenze : Le Lettere, 2012. – 188 p.
Navigatio Sancti Brendani Abbatis: from early Latin manuscripts / ed. C. Selmer. –

Notre Dame : Univ. of Notre Dame press, 1959. – 132 p.
Nelli R. El Grial en la etnografía // Parzival. – 2 ed. – Madrid : Siruela, 2001. – P. 403–428.
Rossi M. Sur un passage de la Chanson d’Esclarmonde (vs. 2648–2826) // Le diable au

Moyen Âge: Doctrine, problèmes moraux, représentations. – Aix-en-Provence :
Presses universitaires de Provence, 1979. – P. 461–472.

Seeber J. Über die 'neutralen engel’ bei Wolfram von Eschenbach und bei Dante //
Zeitschrift für deutsche Philologie. – 1892. – Bd 24. – S. 32–37.

Shippey T.A. The road to Middle-Earth. – Boston : Houghton Mifflin, 1983. – 252 p.
Sugg R. Fairies: a dangerous history. – London : Reaktion Books, 2018. – 279 p.
The Brendan legend : texts and versions / ed. Burgess G.S., Strijbosch C. – Leiden ;

Boston : Brill, 2010. – 395 p.
The South English legendary / ed. by A.J. Mill, C. D’Evelyn. – London : Oxford univ.

press, 1956. – 3 v.
Villari P. Antiche leggende e tradizioni che illustrano la Divina commedia precedute da

alcune osservazioni di P. Villari. – Pisa : Tipografia Nistri, 1865. – LVI, 120 p.
Vallecalle J.-C. Oiseaux de paradis, les anges neutres dans Huon d’Auvergne // Du

temps que les bestes parloient. Mélanges offerts au professeur Roger Bellon. – Paris :
Classiques Garnier, 2018. – P. 393–402.

Weigand H.J. Wolfram’s Grail and the neutral angels: a discussion and a dialogue //
The Germanic review: literature, culture, theory. – 1954. – Vol. 29, N 2. –С. 83–95.



«Ангелов дурная стая»:
об одном средневековом мотиве

93

Wilde J. Ancient legends, mystic charms, and superstitions of Ireland. – Boston :
Ticknor and Company, 1887. – Vol. 1. – 308 p.

Zanini C. Gli angeli nella Divina Commedia in relazione ad alcune fonti sacre. – Mi-
lano : L.F. Cogliati, 1908. – 172 p.

References

Andersen, V.V. (2018). Cezarij Gejsterbahskij. Beseda o chudesah. Razdel pjatyj.
O besah: Perevod, predislovie i kommentarij. In A.Ju. Priluckij (Ed.), Religija. Cer-
kov’. Obshhestvo: Issledovanija i publikacii po teologii i religii (Iss. 7, pp. 208–231).
Saint-Petersburg: Svetoch.

Sanctus Aurelius Augustinus. (2000). Jenhiridion Lavrentiju o vere, nadezhde i ljubvi.
In Blazhennyj Avgustin [Aurelius Augustinus], Tvorenija (Vol. 2, pp. 3–73). Saint-
Petersburg: Aletejja; Kiev: UCIMM-Press.

Walter Map. (2020). Zabavy pridvornyh (O.S. Voskobojnikov, ed.; R.L. Shmarakov,
transl., comm., pref.). Saint-Petersburg: Nauka.

Sanctus Gregorius Magnus (Dialogus). Iz besedy v tretju nedelju po Pjatidesjatnice. In
P. Dudarev (Ed.), Sbornik propovednicheskih obrazcov: Propovedi svjatootecheskie i
cerkovno-otechestvennye (2 ed., Pt. 1, pp. 218–222). Saint-Petersburg: Ed. I.L. Tu-
zova, 1912.

Alvarez Pérez, X. A. (2009). Un nuovo contributo allo studio del mito degli angeli neu-
trali nella “Commedia”. Revista de Literatura Medieval, 21, 37–75.

Árnason, J. (1864). Icelandic legends, collected by Jón Árnason (G. E. J. Powell & E. Magnús-
son, Trans.). London: Richard Bentley.

Bemrose, S. (2007). Dante’s “neutral” angels. In J.C. Barnes & J. Petrie (Eds.), Dante
and his literary precursors: Twelve essays (pp. 179–199). Dublin: Four Courts Press.

Brewka, B.A. (1977). Esclarmonde, Clarisse et Florent, Yde et Olive I., Croissant, Yde
et Olive II., Huon et les géants, sequels to Huon de Bordeaux, as contained in Turin
Ms. L. II. 14: an edition [Doctoral Dissertation]. Vanderbuilt University.

Crasta, F. (2014). La Città di vita di Matteo Palmieri con le Expositiones in Civitatem
vitae di Leonardo Dati: Studio ed edizione del ms. Laur. Plut. XL 53 [Doctoral
Dissertation]. Università degli Studi di Firenze.

Crasta, F. (2015). Gli angeli neutrali da Dante a Matteo Palmieri. Lettere Italiane,
67(1), 5–25.

D’Ancona, A. (1874). I Precursori di Dante. Firenze: Sansoni.
Dando, M. (1976). Les anges neutres. Cahiers d’études Cathares, 69, 3–28.
Gerritsen, W.P. (Ed.). (1994). De reis van Sint Brandaan: Een reisverhaal uit de

twaalfde eeuw (W.A. Wilmink, transl.). Amsterdam: Prometheus.
Dryden, J. (1687). The hind and the panther (2nd ed.). London: Jacob Tonson.
Dunphy, R.G. (1998). Daz was ein michel wunder: The presentation of Old Testament

material in Jans Enikel’s Weltchronik. Göppingen: Kümmerle.
Eschenbach, W. von. (2001). Parzival (2nd ed.). Madrid: Siruela.
Eschenbach, W. von. (2004). Parzival: With “Titurel” and the “Love-Lyrics” (C.W. Ed-

wards, Ed.). Cambridge: D. S. Brewer.
Freccero, J. (1958). The Neutral Angels from Dante to Matteo Palmieri [Doctoral Dis-

sertation]. John Hopkins university.



Лозинская Е.В.

94

Freccero, J. (1960). Dante and the Neutral Angels. Romanic Review, 51, 3–14.
Freccero, J. (1962). Dante’s “per se” angel: The middle ground in nature and in grace.

Studi Danteschi, 39, 5–38.
Freccero, J. (1986). The Neutral Angels. In J. Freccero, The Poetics of Conversion (pp. 110–

118, 300–303). London; Cambridge, Mass: Harvard univ. press.
Graf, A. (1892). Miti, leggende e superstizioni del medio evo (Vol. 1: Il mito del para-

diso terrestre. Il riposo dei dannati. La credenza nella fatalità). Firenze; Roma:
E. Loescher.

Morgan, L.Z., & Schwam-Baird, S.I. (Eds.). (2025). Huon d’Auvergne: An edition and
translation of the fourteenth-century Chanson de geste in Berlin, Kupferstichkabinett,
manuscript 78 D B. D.S. Cambridge: Brewer.

Ker, W.P. (1911). The Craven Angels. The Modern Language Review, 6(1), 85–87.
Lecouteux, C. (1995). Démons et Génies du terroir au Moyen Âge. Paris: Imago.
Duvernoy, J. (Ed.). (1965). Le Registre d’inquisition de Jacques Fournier, évêque de

Pamiers (1318–1325) (Vols. 1–3). Toulouse: É. Privat.
Mazzoni, F. (1967). Saggio di un nuovo commento alla Divina commedia: Inferno,

canti I-III. Firenze: Sansoni.
Blake, N.F. (Ed.). (1972). Middle English religious prose. Evanston: Northwestern

University Press.
Mita Ferraro, A.M. (2005). Matteo Palmieri: Una biografia intellettuale. Genova:

Name.
Mita Ferraro, A.M. (2012). “Senza aver penne non si può volare” – Un ‘sommario’

della Città di Vita di Matteo Palmieri. Firenze: Le Lettere.
Selmer, C. (Ed.). (1959). Navigatio Sancti Brendani Abbatis: From Early Latin Manu-

scripts. Notre Dame: University of Notre Dame Press.
Nelli, R. (2001). El Grial en la etnografía. In W. von Eschenbach, Parzival (2 ed.,

pp. 403–428). Madrid: Siruela.
Rossi, M. (1979). Sur un passage de la Chanson d’Esclarmonde (vs. 2648–2826). In Le

diable au Moyen Âge: Doctrine, problèmes moraux, représentations (pp. 461–472).
Provence: Presses universitaires de Provence.

Seeber, J. (1892). Über die 'neutralen engel’ bei Wolfram von Eschenbach und bei Dante,
Zeitschrift für deutsche Philologie, 24, 32–37.

Shippey, T.A. (1983). The road to Middle-Earth. Boston: Houghton Mifflin.
Sugg, R. (2018). Fairies: A dangerous history. London: Reaktion Books.
Burgess, G.S., & Strijbosch, C. (Eds.). (2010). The Brendan legend: Texts and versions.

Leiden; Boston: Brill.
Mill, A.J., & D’Evelyn, C. (Eds). The South English legendary. London: Oxford Uni-

versity Press, 1956. 3 v.
Villari, P. (1865). Antiche leggende e tradizioni che illustrano la Divina commedia

precedute da alcune osservazioni di P. Villari. Pisa: Tipografia Nistri.
Vallecalle, J.-C. (2018). Oiseaux de paradis, les anges neutres dans Huon d’Auvergne.

In Du temps que les bestes parloient. Mélanges offerts au professeur Roger Bellon
(pp. 393–402). Paris: Classiques Garnier.

Weigand, H.J. (1954). Wolfram’s Grail and the neutral angels: a discussion and a dia-
logue. The Germanic Review: Literature, Culture, Theory, 29(2), 83–95. https://doi.org/
10.1080/19306962.1954.11786729



«Ангелов дурная стая»:
об одном средневековом мотиве

Wilde, J. (1887). Ancient Legends, Mystic Charms, and Superstitions of Ireland (Vol. 1).
Boston: Ticknor and Company.

Zanini, C. (1908). Gli angeli nella Divina Commedia in relazione ad alcune fonti sacre.
Milano: L.F. Cogliati.

Об авторе
Лозинская Евгения Валентиновна – старший научный сотрудник

отдела литературоведения, Институт научной информации по обществен-
ным наукам РАН, Россия, Москва, jane.lozinsky@gmail.com, ORCID ID:
0000-0001-8521-8583

About the author
Lozinskaya Evgeniya Valentinovna – Senior Researcher of the Depart-

ment of Literary Studies, Institute of Scientific Information for Social Sciences of
the Russian Academy of Sciences, Russia, Moscow, jane.lozinsky@gmail.com,
ORCID ID: 0000-0001-8521-8583

mailto:jane.lozinsky@gmail.com
mailto:jane.lozinsky@gmail.com



