
83

УДК: 82-11.6 DOI: 10.31249/chel/2021.03.05

Лозинская Е.В.
ИСКУССТВО И ПРАВДА: ПОЭЗИЯ И ИСТОРИЯ

В ТРАКТАТАХ ИТАЛЬЯНСКОГО ВОЗРОЖДЕНИЯÓ

Институт научной информации по общественным наукам, РАН,
Москва, Россия, jane.lozinsky@gmail.com

Аннотация. В статье на материале итальянских трактатов XVI в. рассмат-
ривается восходящее к аристотелевской «Поэтике» сопоставление поэзии и исто-
рии. Выявляются основания для их сравнения – место истории и поэзии среди
прочих дисциплин, значение категорий «повествование» и «подражание», естест-
венный и искусственный порядок изложения. Основное внимание уделяется то-
му, в какие отношения к правде ставили поэзию и историю авторы той эпохи,
каким образом трактовалось знаменитое высказывание Аристотеля о том, что
поэзия философичнее и серьезнее истории (1451b5–7).

Ключевые слова: поэзия; история; правда; универсальное; Аристотель
«Поэтика»; литературная теория итальянского Возрождения.

Поступила: 01.05.2021      Принята к печати: 31.05.2021

Lozinskaya E.V.
Art and truth: poetry and history in Italian Renaissance treatisesÓ

Institute of Scientific Information for Social Sciences of
the Russian Academy of Sciences,

Moscow, Russia, jane.lozinsky@gmail.com

Abstract. The article considers the comparison of poetry and history in the Italian
treatises of the sixteenth century which goes back to the Aristotle’s Poetics. It reveals the
grounds for their comparison – the place of history and poetry among other disciplines,

Ó Лозинская Е.В., 2021
Ó Lozinskaya E.V., 2021

mailto:jane.lozinsky@gmail.com


Лозинская Е.В.

84

the importance of the categories of narration and imitation, the natural and artificial order
of presentation. The attention is focused on the relationship of poetry and history to truth
according to the authors of that period, and on the interpretations of Aristotle’s famous
statement that poetry is more philosophical and serious than history (1451b5–7).

Keywords: poetry; history; truth; universal; Aristotle’s Poetics; the literary theory
of Italian Renaissance.

Received: 01.05.2021                                                  Accepted: 31.05.2021

Введение

Аристотель утверждал, что поэзия философичнее и серьез-
нее истории, поскольку она «больше говорит об общем, история –
о единичном» (Poet., 1451b5–7). Этот его тезис традиционно тол-
ковался как способность поэзии выйти за пределы «правды факта»,
которой вынужденно ограничивает себя историк, обнажить глубо-
кие жизненные истины, прибегнув для того к художественному
обобщению или к типизации1. Подобное истолкование в совре-
менных исследованиях «Поэтики» не раз подвергалось критике
как не аутентичное, не соответствующее и общим принципам, на
которых основана теория поэзии у Аристотеля, и особенностям
словоупотребления в трудах философа [Else, 1957, p. 301–309; Hal-
liwell, 2002, p. 193–200]. Однако устойчивость этой трактовки, ви-
димо, связана во многом с тем, что она опирается на почтенную
традицию, восходящую к эпохе, когда зарождалась европейская
поэтика Нового времени – итальянскому высокому Возрождению.
Между тем в те годы теоретическая мысль развивалась одновре-
менно в самых разных направлениях. На осмысление «Поэтики»
Аристотеля, заново вошедшей в круг чтения философов и интел-
лектуалов после публикации латинского перевода Валлы в 1498 г.
и греческого текста в 1508 г., влияли предшествующие традиции,
восходившие к Платону, Горацию, античным риторическим трак-
татам, средневековым поэтологическим топосам [Weinberg, 1961;
Herrick, 1946]. Кроме того, будучи «эзотерическим» текстом, как,
впрочем, и все дошедшие до нас работы Аристотеля, «Поэтика»
открывала широкий простор для интерпретации ее тезисов, и в
особенности отдельных ярких и сжатых высказываний, к которым,

1 См. напр.: [Чанышев, 1987, с. 204; Гринцер, 1997, с. 119].



Искусство и правда:
поэзия и история в трактатах итальянского Возрождения

85

несомненно, относится и 1451b5–7. Поэтому представляет особый
интерес, что именно авторы XVI в. имели в виду, когда обраща-
лись к этим словам Аристотеля, как понимали использованные им
термины, какие теории выстраивали вокруг этой его мысли.

История и литература: статус дисциплин и основания
для их сравнения

Изучая сопоставление истории и литературы, необходимо
для начала выяснить, на каком основании проводилось сравнение.
С одной стороны, обе дисциплины могли включаться в область
моральной философии и в этом плане обладали общей сформули-
рованной в горацианском духе целью – поучать, доставляя удо-
вольствие. С другой стороны, многие авторы XVI в. относили и
историю, и поэзию преимущественно к сфере дискурсивных и, сле-
довательно, инструментальных (т.е. не имеющих собственного
«реального» предмета) дисциплин наряду с логикой, риторикой,
грамматикой, диалектикой и т.п. [Weinberg, 1961, p. 1–37]. Это ес-
тественное представление о поэзии, однако «инструментальный»
статус истории может вызвать у современного человека вопросы.

Семантика слова «история» в XVI–XVII вв. прослежена
Д. Келли [Kelly, 2005], отмечавшим противопоставление historia и
scientia по разделяющему их признаку: трактует ли дисциплина
вопрос о причинах. В представлениях раннего Нового времени
история не ставит перед собой задачи обнажить глубинные при-
чинно-следственные механизмы событий, является эмпирическим
собранием фактов, и это относится как к «натуральным» историям
(например, история животных, географические трактаты и пр.), так
и к общественной истории, повествующей о человеческих деяниях.
Такие представления стали продуктом ренессансной секуляриза-
ции истории, потерявшей теологическое и, как результат, телеоло-
гическое измерения [Martini, 1951, p. XVI].

Следует также отметить отсутствие консенсуса относитель-
но того, является ли история искусством – «ars», т.е. умением, тре-
бующим исходной природной предрасположенности, но совер-
шенствуемым в упражнении и опирающимся на свод правил и
предписаний. Некоторые авторы считали историю всего лишь facul-
tas – способностью или возможностью человека «историзировать»



Лозинская Е.В.

86

(подобно facultas imaginandi – способности воображать и т.п.).
В таком случае история как вид интеллектуальной деятельности не
имеет, в противоположность поэзии, своих собственных принци-
пов и законов, и, стало быть, мы не можем не только сравнивать
их между собой, но и отделять хороших историков от плохих по-
добно тому, как делаем это с поэтами. Впрочем, именно раннее
Новое время стало периодом, когда одновременно с теорией поэзии
(ars poeticae) начала разрабатываться и теория истории – в рамках
многочисленных artes historiae [Cotroneo, 1971; Vidal, 2016; Бобкова,
2010], и это облегчало уподобление и сравнение двух дисциплин.

Существенным основанием для сопоставления истории и
поэзии была их принадлежность к «повествованию» или «подра-
жанию». XVI в. – время включения в поэтологический тезаурус
категории imitatio в значении «мимесис», т.е. подражание не клас-
сическим авторам, а чему-то внешнему по отношению к поэтиче-
скому дискурсу. Однако предмет подражания определялся весьма
неустойчиво (действия людей, страсти, характеры, объекты внеш-
ней реальности, Природа в целом и т.п.), а связь между подража-
нием и художественным вымыслом только начала устанавливаться,
притом нередко на основе аналогий с категорией inventio, которая,
в свою очередь, могла обозначать и «нахождение» некоторого
факта в истории или реальной действительности. Привычным те-
зисом было признание повествовательности одной из конститу-
тивных черт поэтических текстов (лирику еще далеко не всегда
считали поэтическим видом и, даже включая ее в поэзию, нередко
искали в ней нарративный элемент). Однако отношение imitatio и
narratio друг к другу могло варьироваться. Они могли объявляться
родами речи, тогда история входила в genus повествования, а
поэзия – подражания. Но и narratio, и imitatio (или только одна из
этих категорий) могли считаться не дискурсивным родом, а более
или менее существенной характеристикой речи, присутствовать в
поэзии и истории с той или иной интенсивностью.

К роду повествования относят обе дисциплины Уберто
Фольетта (De ratione scribendae historiae, 1574) и Диониджи Ата-
наджи, однако последний указывает, что в поэзии присутствует
подражание, а в истории оно отсутствует [Atanagi, 1559, f. 4r].
Язон Денорес, видимо, занимал сходную позицию, когда писал:
«...по нашему суждению, поэзия приносит большее наслаждение,



Искусство и правда:
поэзия и история в трактатах итальянского Возрождения

87

чем история, поскольку поэзия подражает» [Denores, 1555,
p. 1207]. К собственно роду подражания относили поэзию Маццо-
ни, Гварини, Минтурно и др. Однако некоторые авторы включали
в этот род и историю, если подразумевали под imitatio дискурсив-
ную репрезентацию некоторого элемента реальности, тем самым
приравнивая подражание к словесной изобразительности. Напри-
мер, Лионардо Сальвиати отмечал, что в истории тоже есть подра-
жание, хотя и в меньшей степени, поскольку поэзия может живее и
ярче «нарисовать картину перед глазами» [Salviati, 1584, p. 35].

В концепте повествования заложена основа для иного раз-
граничения поэзии и истории – по формальному, но весьма важ-
ному для XVI в. признаку. История и поэзия имеют своим предме-
том человеческие действия. И это, несомненно, «аристотелевский
момент» в теории обеих дисциплин, свидетельство постепенного
смещения акцентов, отделяющих «естественную историю» от ис-
тории общественной, а поэзию от эпидейктической риторики. Од-
нако, по словам Атанаджи, «поэзия избирает одно деяние одного
человека, остальные присутствуют в ней акциденциально; история –
многие многих людей. И хотя нельзя отрицать, что иногда история
тоже может повествовать лишь об одном деянии, по существу ей
подобает (il proprio officio suo è) говорить о многих и разных»
[Atanagi, 1559, f. 4v]. Сходных мнений придерживались и другие
авторы: Спероне Сперони в «Диалоге об истории» (Dialogo
dell’historia, 1596) считает поэзию повествованием об одном дея-
нии одного человека, а историю – об одном деянии многих людей
(многие деяния многих людей – это, по его версии, анналы). В этой
классификации нередко заполнялись и другие «клетки»: так, Язон
Денорес выделяет еще жизнеописания (множество деяний одного
человека), Джованбаттиста Пинья на этом основании проводит
разграничение между эпикой и романом (одно деяние одного че-
ловека или много деяний одного человека).

Количество деяний и героев на самом деле отнюдь не внеш-
няя характеристика, с ним связано представление о внутреннем
эстетическом единстве повествования, столь важное для Аристо-
теля. Единство действия обеспечивало целостность поэтического
текста наиболее простым и понятным образом и тем самым выде-
ляло его на фоне повествований иного характера, в том числе ис-
торических. Неудивительно, что сомнения в значимости подобного



Лозинская Е.В.

88

критерия выразил тот теоретик, который был сосредоточен в зна-
чительно большей степени на рецептивных, а не эстетических сто-
ронах поэзии, – Лудовико Кастельветро. «Поскольку ни у кого нет
сомнений, что в истории в рамках одного повествования рассказы-
вается о нескольких деяниях одного человека, как это делали Плу-
тарх, Светоний, Корнелий Непот и другие знаменитые латинские и
греческие историки, то и в поэзии возможно в рамках одной фабу-
лы рассказать, не навлекая на себя упрека, о нескольких деяниях
одного человека и равным образом, так же без упрека, одно деяние
одного народа, поскольку история это делает весьма достохвально,
как это сделал Саллюстий... И более того, поэзия может рассказать
не только об одном деянии одного народа, но и о нескольких, как
Ливий... И даже если взять повествование о многих деяниях мно-
гих людей, я не вижу здесь повода для упрека, поскольку историки,
которые создавали такие труды, заслужили похвалы, например
Помпей Трог и некоторые другие» [Castelvetro, 1978, v. 1, p. 270].

Имел значение и порядок изложения событий: история ис-
пользует простое, линейное повествование, поэзия – более слож-
ные его варианты (например, начало in medias res). «Высшая слава
поэта – в том, чтобы отступить от законов истории и презреть ес-
тественный порядок изложения, если речь идет о последователь-
ности событий <...> Нет над ним закона, который заставил бы его
писать как историка, располагая все по порядку. Он может отби-
рать одно, о другом говорить, приукрасив его, третье опускать,
если не находит его достойным упоминания» [Correa, 1587, p. 23].
Атанаджи развивает ту же идею более замысловатым образом:
«Порядок <изложения> в поэзии – точный, единый, связный, по-
скольку она из многих действий на основании их сходства делает
одно, к нему как к господину устремляет все остальные, уподобляя
их слугам и рабам, и делает так посредством эпизодов, которые по
природе своей и качествам всегда соотносятся с фабулой – сущ-
ностной частью и почти формой, душой поэмы. Порядок изложе-
ния в истории более неточный, бессвязный, случайный, поскольку
действия в ней не сходны, не соединены, но разделены и различны,
одно не зависит от другого, и они не направлены к единой цели.
Она следует порядку самих вещей, от начала к середине, от сере-
дины к концу, таким образом, каким они и имели место, осуществ-
ляясь» [Atanagi, 1559, f. 4v].



Искусство и правда:
поэзия и история в трактатах итальянского Возрождения

89

Поэзия и история в их отношениях к правде

В предыдущих цитатах из Корреа и Атанаджи можно было
заметить, что оба автора имплицитно предполагают наличие неко-
торых фактов реальной действительности, с которыми поэт и ис-
торик обходятся по-разному. И это подводит нас к важнейшему
моменту в разграничении поэзии и истории – вопросу о «правди-
вости» обоих видов дискурса. Для Средних веков и начальных пе-
риодов Возрождения было характерно «наивное» представление о
том, что история передает реальную жизнь «как она есть или бы-
ла». Поэзия же каким-либо образом смешивает ложь с истиной или
«скрывает истину под покрывалом вымысла», и это высказывание
подразумевает по преимуществу этические, общефилософские, а
иногда теологические истины1. В начале Нового времени эти кон-
цепции начинают постепенно размываться и усложняться. Остано-
вимся на одном моменте, имеющем непосредственное отношение
к теме статьи, – исторических событиях как предмете историогра-
фии и поэзии.

В эпоху Возрождения стала укрепляться идея необходимости
критического прочтения историографических текстов и непосредст-
венной работы с источниками [Grafton, 2012, p. 21]. Томмазо Кам-
панелла уподоблял тех, кто изучает историю по работам предшест-
венников, сырным червям, видящим только ту часть сыра, которая
их окружает, а не весь его целиком [Campanella, 1954, p. 1228].
Франческо Патрици в «Десяти диалогах об истории» (Della historia
diece dialoghi, 1560) подчеркивал, что на историка действуют по-
литические факторы, и это влияет на его сочинения [Grafton, 2012,
p. 39]. Сальвиати утверждал, что история передает не только имев-
шие место в реальности факты, но и то, во что верит большинство, а
также признавал за историком право прибегать ко лжи [Weinberg,
1961, v. 1, p. 15]. Джироламо Кардано в принципе сомневался в
том, что столь отдаленные времена, как эпоха Нерона и Нервы,
поддаются изучению. Генрих Корнелий Агриппа (1486–1535) в
своем труде «О неточности и тщете наук» (De incertitudine et

1 Общий очерк многообразия трактовок соотношения реальности и поэзии,
в том числе в связи с категориями вымысла и правдоподобного, см. в: [Махов,
2010, с. 10–18].



Лозинская Е.В.

90

vanitate scientiarum, 1527), хорошо знакомом итальянским интел-
лектуалам, усомнился в самой возможности для историка разграни-
чить факт и вымысел [Cochrane, 1981, p. 481]. Но в целом, конечно,
теоретики позднего Возрождения исходили из того, что история
более или менее верно рассказывает о реальных событиях, осо-
бенно по сравнению с поэзией: «Историк ничего не добавляет к
правде и ничего не убавляет, а поэт многое добавляет и убавляет»
[Denores, 1555, p. 1231].

В самой идее добавления или убавления скрывается импли-
цитная установка на то, что в основе поэтической фабулы должен
лежать исторический факт. Для современного, как, впрочем, и для
средневекового читателя это непривычная концепция, но в XVI в.
она получает широкое распространение. Примером такого подхода
является в первую очередь тезис Торквато Тассо: «Все поэмы
имеют в основании правду, какая больше, какая меньше – настоль-
ко, насколько они более или менее совершенны» [Tasso, 1586, p. 18].
Как резюмирует Вайнберг, «...привычная установка, что история
имеет дело с правдой, а поэзия с правдоподобным, более не дейст-
вительна. Для Тассо оба искусства в одинаковой степени связаны с
правдой». При этом его мало интересуют те поэмы, где правдивы
лишь упоминания городов и стран, чуть больше – те, которые ри-
суют реальных персонажей, но более всего – те, где правдивы, т.е.
исторически обоснованы, действия [Weinberg, 1961, v. 1, p. 629].
Если в центре внимания Тассо – героическая поэма (хотя свое тре-
бование правдивости он применяет к поэзии в целом), то Винчен-
цо Торальдо выдвигает аналогичное требование и для трагедии:
необходимо, чтобы «действие, достойное трагедии», было правди-
вым, т.е. заимствованным из истории, и к нему трагический поэт
подбирает нужные эпизоды, такие, чтобы они не противоречили
истории [Toraldo, 1589, p. 28]. Аналогичного мнения придержива-
ется Спероне Сперони в «Диалоге об истории» (1596). Диониджи
Атанаджи также считает, что та правда, которая есть в поэзии, за-
имствуется из истории. Джованни Антонио Виперано в трактате
«О создании жизнеописаний» (De scribendis vitis, 1570) связывает
эту идею с традиционным топосом: сохранение в памяти великих
деяний великих людей – основная задача поэта, – и в этом видит
принципиальное сходство истории и поэзии.



Искусство и правда:
поэзия и история в трактатах итальянского Возрождения

91

Вместе с тем существовали и противоположные или проме-
жуточные мнения. Так, Антонио Риккобони считал, что действие
трагедии не обязательно должно воспроизводить некоторый исто-
рический факт, довольно будет и того, что в истории или легендах
присутствует похожий пример [Riccoboni, 1585, p. 52], а Филиппо
Сассетти в дискуссии с Пикколомини приходит к выводу, что поэт
создает свои фабулы «из ничего», не заимствуя их ниоткуда
[Weinberg, 1961, v. 1, p. 559].

Преобразование правды в поэзии и истории

Но если все-таки в основе поэтической фабулы лежит исто-
рический факт или сюжет, то все теоретики сходятся на том, что
он должен быть каким-либо образом преобразован. Один из спосо-
бов такого преобразования был упомянут выше: замена ordo natu-
ralis в изложении событий на ordo artificialis, о других мы скажем
ниже. Однако перед этим стоит ответить на вопрос: а для чего
именно в поэзии производится подобная операция над фактами?
Один из возможных ответов – «для красоты», и это весьма распро-
страненная позиция в то время. Поэзия расцвечивает правду, добав-
ляя к ней элементы вымысла, чудесное (maraviglioso) и подчиняясь
принципу decorum’а, понятого в первую очередь как «украшение».
Но красота важна не сама по себе: лежащий в основе поэтического
действия правдивый факт становится залогом способности поэмы
«поучать», а вымысел и прочие «украшения» обеспечивают удо-
вольствие, тем самым облегчая и делая приятнее процесс моральной
индоктринации. Украшенная поэзия также способна в большей сте-
пени тронуть аудиторию, чем история, и это ведет к комплексному
воздействию на душу человека. Впрочем, это свойство поэзии мо-
жет восприниматься и как недостаток: «...поэма трогает нас больше,
чем история, но это чувство прекращается с окончанием чтения.
История же, напротив, не волнует нас так же сильно, как поэзия,
зато оставляет нас в убеждении. И к этому, по моему мнению, не
приспособлена поэзия» [Salviati, 1584, p. 40].

Подобная операция могла производиться над историческими
фактами и в историографических сочинениях, и в первую очередь
это происходит при добавлении «речей» исторических персона-
жей, сочиненных самими историками. Правомерность подобной



Лозинская Е.В.

92

практики стала в XVI в. предметом горячих дискуссий [Grafton,
2012, p. 36–46]. Лоренцо Валла, несмотря на то, что был провоз-
вестником «критики источников», сам писал речи от лица своих ге-
роев, в том числе и в «Речи против подложности Константинова да-
ра» (1517). Для Валлы этот прием имел герменевтическую окраску:
«вживаясь» в описываемую им ситуацию, он стремился к лучшему
пониманию мотивов, обстоятельств и личностей исторических
деятелей. Вымышленные речи как средство «украсить» историче-
ское изложение защищали Джованни Понтано, Джованни Антонио
Виперано, Уберто Фольетта, Алессандро Сарди, Гергард Иоганн
Фосс и др. Среди хулителей этого повествовательного приема сле-
дует назвать Франческо Патрици, объявившего включение прямой
речи в историческое сочинение прямым внесением в нее лжи, а
также Спероне Сперони.

У последнего история в целом выводится за границы ритори-
ческого дискурса [Sgarbi, 2014, p. 58]. Мануций, один из собеседни-
ков в «Диалоге об истории» (Dialogo della Istoria, ок. 1585–1588),
рисует образ «переливающейся всеми цветами» (подобно отрезу
шелка), блестящей, изменчивой истории (cangiante, luccicante,
brillante). Однако это не настоящая, истинная история, и в ответ
другой участник диалога – Дзабарелла (выражающий наиболее
близкую к авторской позицию) – эксплицитно указывает: «...чем
лучше оратор и чем более опытен в красноречии, тем хуже из него
должен получиться историк <...> красноречие – это то, что разде-
ляет историю с поэзией и риторикой» [Speroni, 1740, p. 312]. Пусть
правда лежит в основе всех видов интеллектуальной деятельности,
но «поэзия ее изображает, риторика в ней убеждает, диалектика ее
выявляет, науки ее подтверждают, и лишь история сохраняет ее в
чистом виде, тем самым уподобляясь меду или сахару» [Speroni,
1740, p. 314].

О каком «общем» говорит поэзия?

Антонио Риккобони выделяет три традиционные разновид-
ности универсального1: антецедент частного, т.е. идеи как формы
вещей, существующие в Божественном уме; отношение частей к

1 На латынь и итальянский «τά καθόλου» переводилось как «универсаль-
ное», что, разумеется, влекло за собой определенные философские коннотации.



Искусство и правда:
поэзия и история в трактатах итальянского Возрождения

93

целому; род по отношению к видам. К ним он добавляет четвер-
тый, который специфичен именно для поэзии: умение универсаль-
ным образом помыслить причины единичного действия и способы
его реализации, делающие это событие возможным [Riccoboni,
1585, p. 44].

При первом понимании универсального тема большей фило-
софичности поэзии нередко решалась в духе не столько аристоте-
лизма, сколько платонизма. Пусть поэзия создает конкретные об-
разы, но не то, что было в действительности, а то, что возможно в
силу вероятности или необходимости. Это аристотелевское выра-
жение нередко воспринималось упрощенно, как «то, что должно
быть». В этом контексте ключевой вопрос: а что, собственно,
«должно быть», существует по необходимости? Для многих авто-
ров ответ был очевиден: то, что является универсальным первооб-
разом конкретной вещи, т.е. платоновская идея. Диониджи Ата-
наджи эксплицитно заявляет, что поэт «обращается к простой и
чистой идее вещей» (opera intorno a l’uniuersale attendendo a la
semplice, & pura idea de le cose) [Atanagi, 1559, f. 4v]. Аньоло Сеньи
в «Рассуждении о вещах, свойственных Поэзии» (Ragionamento
sopra le cose pertinenti alla Poetica, 1576, опубл. 1581) высказывает
сходный, хотя и более осторожный тезис: «История, основываясь
на вещах прошлого и настоящего, показывает их и излагает их как
различающиеся с их Идеями, такими, какие они суть или были са-
ми по себе. Философия поднимается к Идеям вещей, отличным от
самих вещей, и созерцает их таковыми, каковы они суть в их со-
вершенной природе. Поэзия же соединяет одно с другим: она го-
ворит о вещах, существующих или существовавших, но <показы-
вая> их не такими, какие они суть или были, а идентичными Идеям.
Однако она показывает Идеи не сами по себе, а <существующи-
ми> в вещах – бывших или наличных ныне» [Segni, 1581, p. 66].

Второй метод придания универсальности единичному собы-
тию, заимствованному из истории, мы находим, например, у Тас-
со, который прямо говорит, что для этого поэт должен придать
действию целостность, определяемую наличием начала, середины
и завершения [Tasso, 1959, p. 568]. Между тем, как замечает Джо-
ванбаттиста Пинья, в собранную воедино фабулу должны «время от
времени, то здесь, то там» вторгаться эпизоды [Pigna, 1997, p. 48].
Это предписание вполне согласуется с идеей о том, что «эпизоды»



Лозинская Е.В.

94

являются одним из элементов преобразования исторической
«правды факта» в «украшенную» правду поэзии. Но в чем может
заключаться единство эпизодов, если они, по своей сути, являются
«отступлениями», отходом от основной траектории действия? На
этот вопрос можно найти частичный ответ в «Разъяснениях» Ро-
бортелло, где разграничиваются два типа связи между частями це-
лого: thesis и taxis1 [Robortello, 1548, p. 89–90]. Thesis реализуется в
таких фигурах, как окружность, треугольник, прямая, у которых
имеется отчетливый организационный принцип; taxis, напротив,
предполагает случайное соединение частей. Для Робортелло оче-
видно, что история имеет дело именно со вторым вариантом связи,
поскольку в исторической реальности велика роль случайных фак-
торов, а историк связан требованиями фактической правдивости.
Поэтому историку и не суждено полностью уподобиться поэту,
даже когда его сочинение организовано вокруг одного действия
одного человека (например, повествование Саллюстия о заговоре
Катилины), и в то же время поэтическое произведение не переста-
ет быть поэзией, когда включает в себя множество эпизодов, как в
«Одиссее» или «Энеиде», поскольку действия главного героя под-
чинены единой цели – возвращению домой или созданию Рима.

Третий вариант универсального, во многом сходный с со-
временным упрощенным его пониманием в духе «типизации» и
обобщения, мы также можем встретить у авторов эпохи Чинкве-
ченто, например, у Алессандро Каррьеро в «Кратком и находчи-
вом рассуждении против труда Данте» (Breve et ingenioso discorso
contra l’opera di Dante, 1582). Поэт, изображая конкретного чело-
века, «отбрасывает индивидуальные обстоятельства и мелкие част-
ности, чтобы перейти к универсальному, показать этого человека
<Улисса> благоразумным и проницательным, таким, каким его
совершенным образом показывают Философы» [Carriero, 1972,
p. 286]. Такое представление об универсальном довольно близко к
первому, и действительно, некоторые авторы совмещают одно с
другим. Так, Маранта, решая вопрос о кажущемся противоречии
между своим тезисом, что поэзия – это искусство убеждения по-
средством примеров, и пониманием, что пример – это частный

1 Надо отметить, что Робортелло переосмысляет здесь традиционные зна-
чения этих терминов.



Искусство и правда:
поэзия и история в трактатах итальянского Возрождения

95

случай, по-своему определяет Идею. В его понимании, Идея – со-
вершенное и полное выражение какой-либо добродетели или по-
рока [Weinberg, 1961, v. 1, p. 487]. И, разумеется, наиболее прора-
ботанным вариантом подобного представления об универсальном
является теория Тассо о герое эпической поэмы как воплощении
идеального рыцарского характера, подробно проанализированная
в том числе в ее связях с концепциями Робортелло, Буонамичи,
Каприано и др., в классической работе Б. Хатэуэя [Hathaway, 1962,
p. 144–158].

Четвертый вид универсального рассмотрен самим Риккобони,
считавшим его характерным именно для поэзии. «Поэзия трактует
универсальное. <...> Например, деяние Ореста, убившего свою
мать Клитемнестру, было конкретным деянием. Тем не менее поэт
рассматривает его универсально – так, как оно могло случиться по
множеству причин и многими способами» [Riccoboni, 1585, p. 44].
Хотя на первый взгляд в словах Риккобони можно увидеть сходст-
во с третьим, «типизирующим» видом универсального, речь идет
не о том, что Орест воплощает собой нечто общее для людей,
сходным образом действующих в сходных обстоятельствах или
обладающих сходными характерами. Риккобони видит универ-
сальность в обнажении общих причинно-следственных механизмов,
обусловливающих действия человека. Именно поэтому поэтиче-
ское универсальное приносит удовольствие – строго по «Метафи-
зике» Аристотеля, т.е. удовольствие от познания, как устроен мир.
И отсюда же следует этическая полезность поэзии – не моральный
урок («нехорошо убивать матерей» или «нехорошо убивать мужей,
иначе сын тебе отомстит»), а обращение души (в том числе через
очищение от страстей) к размышлению на этические темы. И здесь
Риккобони оказывается близок к современному комментатору
Аристотеля [Else, 1957, p. 301–308] в общем понимании универ-
сального в «Поэтике» и его связи с этикой.

Сходные размышления мы можем обнаружить у Сперони по
отношению не к поэзии, а к истории. М. Сгарби обратил внимание
на то, что в некоторых вариантах «Диалога об истории»1 подчер-
кивается: история, пусть и рассказывает о многих деяниях многих

1 «Диалог об истории» Сперони существует в нескольких рукописных и
печатных версиях, его канонического текста не существует.



Лозинская Е.В.

96

людей, должна быть необходимым образом сведена к некоторому
единству, в котором и обнаруживается связь исторического изло-
жения с правдой [Sgarbi, 2014, p. 53]. Очевидно, что это единство
проистекает из особого взгляда историка, отличного от взгляда
анналиста, лишь фиксирующего на бумаге события. Однако, по
мнению Сперони, историк не должен выносить суждения, не дол-
жен хвалить и порицать своих героев, вместе с тем он не должен
останавливаться на акциденциальном, случайном и дурном. Полу-
чается, что единство исторического дискурса, с одной стороны, не
связано с риторической позицией автора (осуждение / хвала), а с
другой – автор, хоть и не может отступать от правды и добавлять
к ней нечто от себя, занимает активную позицию, должен найти в
истории единство (в противном случае историческое изложение
останется анналами и не станет собственно историей). Относи-
тельно источников подобного единства Сперони рассуждает не
очень отчетливо, хотя в целом понятно, что речь идет о некоем
организационном принципе. В частности, он говорит о примени-
мости к историческому повествованию любого из трех «аристоте-
левских» единств (действия, времени, места), понимая их, однако,
не так, как теоретики трагедии. Например, по словам Сперони,
Полибий основывает свою историю на единстве места (Polibio
unisce la sua istoria con lo spazio) [цит. по: Sgarbi, 2014, p. 54], и
вероятно, речь идет не о том, что у Полибия события локализова-
ны в каком-то конкретном регионе, а скорее, о том, что Полибий
показывает ход истории как направленный к возникновению еди-
ного культурно-политического пространства Римской империи.
Ключевым для понимания этой логики моментом становится фор-
мулировка, выбранная Сперони для разъяснения, чем история от-
лична от анналов: последние также содержат правду, но правду
лишь записанную, а не «помысленную», в анналах факты – продукт
действия «человеческой руки», а не интеллекта [Speroni, 1740,
p. 234]. Единство исторического сюжета – продукт его осмысления
историком, поэтому, по мнению Сперони, истинным историком
может быть либо религиозный мыслитель, либо философ (religioso
o filosofo), прозревающий причины вещей [Speroni, 1740, p. 316].
Парадоксальным образом система аргументации, у других авторов
направленная на то, чтобы возвысить поэзию над историей, сбли-
зить ее с философией, у Сперони работает в противоположном на-



Искусство и правда:
поэзия и история в трактатах итальянского Возрождения

97

правлении: история оказывается философичнее если не поэзии, то,
по крайней мере, риторики.

Заключение

XVI век стал эпохой, когда создавались новые теории поэти-
ческого искусства, и одновременно с ними возникали и «artes his-
toriae». Нередко они создавались на основе сопоставления истории
и поэзии и с использованием концептуального аппарата artes poeti-
cae. Вместе с тем сравнение двух дисциплин, особенно в контексте
тезиса 1451b5–7 «Поэтики», вело к прояснению ключевой особен-
ности поэзии – ее способности говорить о серьезных и важных
вещах, выходящих за рамки конкретных жизненных явлений, и
возвышению поэзии в кругу прочих дисциплин, включая историю.
Однако именно размышления о том, почему поэзия философичнее
истории, привели к тому, что у одного из наиболее глубоких тео-
ретиков «исторического искусства» Спероне Сперони возникла
теория о философском основании исторического дискурса, воз-
вращающая эту дисциплину в круг наук, занимающихся причин-
но-следственными механизмами мироустройства, а не эмпириче-
ским накоплением фактов.

Список литературы

Бобкова М.С. «Historia Pragmata». Формирование исторического сознания ново-
европейского общества. – Москва : ИВИ РАН, 2010. – 329 с.

Гринцер П.А. Становление литературной теории в Древней Греции и Индии // Вест-
ник Российского Гуманитарного Научного Фонда. – 1997. – № 1. – C. 113–120.

Махов А.Е. Европейская поэтика : темы и вариации // Европейская поэтика : от Ан-
тичности до эпохи Просвещения : энциклопедический путеводитель. – Москва :
Издательство Кулагиной – Intrada, 2010. – С. 7–72.

Чанышев А.Н. Аристотель. – 2-е изд., доп. – Москва : Мысль, 1987. – 220 c.
Atanagi D. Ragionamento di M. Dionigi Atanagi de la eccellentia, et perfettion de la

historia. – Venetia : appresso Domenico, & Cornelio de’Nicolini, 1559. – 15 fols. –
URL: https://digital.onb.ac.at/OnbViewer/viewer.faces?doc=ABO_%2BZ155548005

Campanella T. Rationalis philosophiae pars quinta, videlicet : historiographiae liber
unus, iuxta propria principia // Campanella T. Tutte le opere di Tommaso Campanella /
ed. Firpo L. – Milan : Mondadori, 1954. – P. 1222–1255.

Carriero A. Breve et ingenioso discorso contra l’opera di Dante // Trattati di poetica e reto-
rica del Cinquecento / ed. by B. Weinberg. – Bari : Laterza, 1972. – Vol. 3. – P. 277–306.

https://digital.onb.ac.at/OnbViewer/viewer.faces?doc=ABO_%2BZ155548005


Лозинская Е.В.

98

Castelvetro L. Poetica d’Aristotele vulgarizzata e sposta : in 2 vol. / a cura di Ro-
mani W. – Roma ; Bari : Laterza, 1978–1979.

Cochrane E.W. Historians and historiography in the Italian Renaissance. – Chicago :
Univ. of Chicago press, 1981. – 649 p.

Correa T.T. Corraeae in librum de Arte Poetica... explanationes. – Venetiis : apud
Franciscum de Franciscis Senensem, 1587. – 156 p. – URL: https://books.google.ru/
books?id=sUBoAAAAcAAJ

Cotroneo G. I trattatisti dell’“ars historica”. – Napoli : Giannini, 1971. – XV, 481 p.
Denores J. In Epistolam Q. Horatii Flacci de Arte Poetica Iasonis de Nores Ciprii ex quo-

tidianis Tryphonis Gabrielii sermonibus interpretatio // Opera Q. Horatii Flacci Venus-
ini... / ed. de Fabricius G. – Basileae : per Henrichum Petri, 1555. – Vol. 2. – P. 1191–
1300. – URL: http://ihrim.huma-num.fr/nmh/Horatius/HTML/denores_ars.html

Else G.F. Aristotle. Aristotle’s Poetics : the argument. – Cambridge (Mass.) : Harvard
univ. press, 1957. – 670 p.

Grafton A. What was history? The art of history in early modern Europe. – Cambridge ;
New York : Cambridge univ. press, 2012. – 319 p.

Halliwell S. The aesthetics of mimesis : ancient texts and modern problems. – Prince-
ton : Princeton univ. press, 2002. – 424 p.

Hathaway B. The age of criticism : the late Renaissance in Italy. – Ithaca : Cornell univ.
press, 1962. – 473 p.

Herrick M.T. The fusion of Horatian and Aristotelian literary criticism, 1531–1555. –
Urbana : Univ. of Illinois press, 1946. – VII, 117 p.

Kelly D.R. Between history and system // Historia : empiricism and erudition in early
modern Europe transformations / ed. by Pomata G., Siraisi N.G. – Cambridge
(Mass.) : MIT Press, 2005. – P. 211–237.

Martini G. Cattolicesimo e storicismo. – Napoli : ESI, 1951. – XXIX, 357 p.
Pigna G.B. I Romanzi / ed. crit. di Ritrovato S. – Bologna : Commissione per i Testi di

Lingua, 1997. – xxiv, 258 p.
Riccoboni A. Poeticam Aristotelis per paraphrasim explicans, & nonnullas Lodouici

Casteluetrij captiones refellens. Eivsdem Ex Aristotele Ars Comica. – Vicetiae : apud
Perinum Bibliopolam, & Georgium Grecum Socios, 1585. – P. [8] + 174.

Robortello F. De historica facultate disputatio. – Florentiae : apud Laurentium Torren-
tinum, 1548. – 362 p. – URL: https://books.google.ru/books?id=aPQ7AAAAcAAJ

Salviati L. Il Lasca dialogo : cruscata, ouuer paradosso d’Ormannozzo Rigogoli. –
Firenze : per Domenico Manzani, 1584. – 50 p. – URL:
https://books.google.it/books?id=egwg7XbkRCYC

Segni A. Ragionamento sopra le cose pertinenti alla poetica. – Fiorenza : Giorgio
Marescotti, 1581. – 86 p. – URL: https://books.google.ru/books?id=fbxdAAAAcAAJ

Sgarbi M. Che cosa è la storia? Il “modello teorico” di Sperone Speroni // Modernità e
progresso : due idee guida nella storia del pensiero : la filosofia e il suo passato / dir.
di Piaia G., Manova I. – Padova : CLEUP, 2014. – P. 43–72.

Speroni S. Dialogo della Istoria // Speroni S. Opere di Sperone Speroni degli Alvarotti
tratte da’ mss. originali. – Venezia : Occhi, 1740. – Vol. 2. – P. 210–328. – URL:
https://books.google.ru/books?id=5j_t-0uvx2gC

https://books.google.ru/books?id=sUBoAAAAcAAJ
https://books.google.ru/books?id=sUBoAAAAcAAJ
http://ihrim.huma-num.fr/nmh/Horatius/HTML/denores_ars.html
https://books.google.ru/books?id=aPQ7AAAAcAAJ
https://books.google.it/books?id=egwg7XbkRCYC
https://books.google.ru/books?id=fbxdAAAAcAAJ
https://books.google.ru/books?id=5j_t-0uvx2gC


Искусство и правда:
поэзия и история в трактатах итальянского Возрождения

99

Tasso T. Prose / a cura di Mazzali E. – Milano : R. Ricciardi, 1959. – xlvii, 1163 p.
Tasso T. Risposta al discorso del Sig. Orazio Lombardelli intorno a i contrasti, che si

fanno sopra la Guerusalemme liberata. – Ferrara : Vasalini, 1586. – 31 p. – URL:
http://digital.onb.ac.at/OnbViewer/viewer.faces?doc=ABO_%2BZ175685409

Toraldo V. La Veronica, o Del sonetto dialogo di don Vicenzo Toralto d’Aragona. In-
terlocutori. – Partenopeo : Genouino : appresso Girolamo Bartoli, 1589. – 104 p. –
URL: https://books.google.ru/books?id=dPRDZarDahIC

Vidal S.P. La historiografía italiana en el Tardo-Renacimiento. – Madrid : Miño y
Dávila, 2016. – 364 p.

Weinberg B. A history of literary criticism in the Italian Renaissance : in 2 vol. – Chi-
cago ; London : The univ. of Chicago press : The univ. of Toronto press, 1961.

References

Bobkova, M.S. (2010). «Historia Pragmata». Formirovanie istoricheskogo soznanija
novoevropejskogo obshhestva. Moscow: IVI RAN.

Grincer, P.A. (1997). Stanovlenie literaturnoj teorii v Drevnej Grecii i Indii. Vestnik
Rossijskogo Gumanitarnogo Nauchnogo Fonda, (1), 113–120.

Mahov, A.E. (2010). Evropejskaja pojetika: temy i variacii. In Evropejskaja pojetika: ot
Antichnosti do jepohi Prosveshhenija (pp. 7–72). Moscow: Izdatel'stvo Kulaginoj –
Intrada.

Chanyshev, A.N. (1987). Aristotel'. (2 ed.). Moscow: Mysl'.
Atanagi, D. (1559). Ragionamento di M. Dionigi Atanagi de la eccellentia, et perfettion

de la historia. Venetia: appresso Domenico, & Cornelio de’Nicolini. Retrieved from
https://digital.onb.ac.at/OnbViewer/viewer.faces?doc=ABO_%2BZ155548005

Campanella, T. (1954). Rationalis philosophiae pars quinta, videlicet: Historiographiae
liber unus, iuxta propria principia. In Tutte le opere di Tommaso Campanella
(L. Firpo, Ed.; pp. 1222–1255). Milan: Mondadori.

Carriero, A. (1972). Breve et ingenioso discorso contra l’opera di Dante.
In B. Weinberg (Ed.), Trattati di poetica e retorica del Cinquecento (Vol. 3, pp. 277–
306). Bari: Laterza.

Castelvetro, L. (1978–1979). Poetica d’Aristotele vulgarizzata e sposta (W. Romani,
Ed.; Vols. 1–2). Roma; Bari: Laterza.

Cochrane, E.W. (1981). Historians and historiography in the Italian Renaissance. Chi-
cago: Univ. of Chicago.

Correa, T.T. (1587). Corraeae in librum de Arte Poetica... explanationes. Venetiis:
apud Franciscum de Franciscis Senensem. Retrieved from
https://books.google.ru/books?id=sUBoAAAAcAAJ

Cotroneo, G. (1971). I trattatisti dell’“ars historica”. Napoli: Giannini.
Denores, J. (1555). In Epistolam Q. Horatii Flacci de Arte Poetica Iasonis de Nores

Ciprii ex quotidianis Tryphonis Gabrielii sermonibus interpretatio. In Opera
Q. Horatii Flacci Venusini... (G. Fabricius, Ed.; Vol. 2, pp. 1191–1300). Basileae:
per Henrichum Petri. Retrieved from http://ihrim.huma-
num.fr/nmh/Horatius/HTML/denores_ars.html

http://digital.onb.ac.at/OnbViewer/viewer.faces?doc=ABO_%2BZ175685409
https://books.google.ru/books?id=dPRDZarDahIC


Лозинская Е.В.

100

Else, G.F., & Aristotle. (1957). Aristotle’s Poetics: The argument. Cambridge (Mass.):
Harvard univ.

Grafton, A. (2012). What was history? The art of history in early modern Europe.
Cambridge ; New York: Cambridge univ.

Halliwell, S. (2002). The aesthetics of mimesis: Ancient texts and modern problems.
Princeton : Princeton univ. press.

Hathaway, B. (1962). The age of criticism: The late Renaissance in Italy. Ithaca : Cor-
nell univ.

Herrick, M.T. (1946). The fusion of Horatian and Aristotelian literary criticism, 1531–
1555. Urbana: Univ. of Illinois.

Kelly, D.R. (2005). Between history and system. In G. Pomata & N.G. Siraisi (Eds.),
Historia: Empiricism and erudition in early modern Europe transformations (pp.
211–237). Cambridge (Mass.): MIT.

Martini, G. (1951). Cattolicesimo e storicismo. Napoli: ESI.
Pigna, G.B. (1997). I Romanzi (S. Ritrovato, Ed.). Bologna: Commissione per i Testi di

Lingua.
Riccoboni, A. (1585). Poeticam Aristotelis per paraphrasim explicans, & nonnullas

Lodouici Casteluetrij captiones refellens. Eivsdem Ex Aristotele Ars Comica. –
Vicetiae: Apud Perinum Bibliopolam, & Georgium Grecum Socios.

Robortello, F. (1548). De historica facultate disputatio. Florentiae: apud Laurentium
Torrentinum. Retrieved from https://books.google.ru/books?id=aPQ7AAAAcAAJ

Salviati, L. (1584). Il Lasca dialogo: cruscata, ouuer paradosso d’Ormannozzo
Rigogoli. – Firenze: per Domenico Manzani. Retrieved from
https://books.google.it/books?id=egwg7XbkRCYC

Segni, A. (1581). Ragionamento sopra le cose pertinenti alla poetica. Fiorenza: Gior-
gio Marescotti. Retrieved from https://books.google.ru/books?id=fbxdAAAAcAAJ

Sgarbi, M. (2014). Che cosa è la storia? Il “modello teorico” di Sperone Speroni.
In G. Piaia & I. Manova (Eds.), Modernità e progresso: Due idee guida nella storia
del pensiero: La filosofia e il suo passato (pp. 43–72). Padova: CLEUP.

Speroni, S. (1740). Dialogo della Istoria. In Opere di Sperone Speroni degli Alvarotti
tratte da’ mss. originali (Vol. 2, pp. 210–328). Venezia: Occhi. Retrieved from
https://books.google.ru/books?id=5j_t-0uvx2gC

Tasso, T. (1586). Prose (E. Mazzali, Ed.). Milano: R. Ricciardi.
Tasso, T. (1586). Risposta al discorso del Sig. Orazio Lombardelli intorno a i contrasti,

che si fanno sopra la Guerusalemme liberata. Ferrara: Vasalini. Retrieved from
http://digital.onb.ac.at/OnbViewer/viewer.faces?doc=ABO_%2BZ175685409

Toraldo, V. (1589). La Veronica, o Del sonetto dialogo di don Vicenzo Toralto
d’Aragona. Partenopeo, Genouino: appresso Girolamo Bartoli. Retrieved from
https://books.google.ru/books?id=dPRDZarDahIC

Vidal, S.P. (2016). La historiografía italiana en el Tardo-Renacimiento. Madrid: Miño
y Dávila.

Weinberg, B. (1961). A history of literary criticism in the Italian Renaissance (Vols. 1–2).
Chicago; London: The univ. of Chicago: The univ. of Toronto.




