
82

УДК 179                  DOI: 10.31249/chel/2024.04.05

Ганелина А.Ф.
КОНЦЕПЦИЯ «ЭКОЛОГИЧЕСКОГО ГРЕХА»:
СМЫСЛ И ОСНОВНЫЕ ЛИНИИ КРИТИКИÓ

Институт философии Российской академии наук,
Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова,

Россия, Москва, anna.fed.mak@gmail.com

Аннотация. В статье рассматривается концепция «экологического греха»,
сравнительно недавно появившаяся в экотеологическом дискурсе; отмечаются
основные вехи развития этой концепции в текстах и выступлениях религиозных
(христианских) и секулярных мыслителей, потенциальные дидактические пер-
спективы, а также уязвимости идеи «экологического греха». Автор приходит к
выводу о вероятной несостоятельности термина «экологический грех» как с хри-
стианской, так и секулярной точек зрения.

Ключевые слова: экотеология; экологический грех; экологическая этика;
христианская философия; тотальная порочность.

Поступила: 02.08.2024      Принята к печати: 30.08.2024

Ó Ганелина А.Ф., 2024
Исследование выполнено при поддержке гранта РНФ, проект № 23-28-

00581 «Современная экологическая повестка: религиозный и секулярный взгляды».



Концепция «экологического греха»: смысл и основные линии критики

83

Ganelina A.F.
The concept of “ecological sin”:

the meaning and the main lines of criticismÓ

RAS Institute of Philosophy, Lomonosov Moscow State University,
Russia, Moscow, anna.fed.mak@gmail.com

Abstract. The article examines the concept of “ecological sin”, which has re-
cently appeared in ecotheological discourse; the author identifies the main stages in the
development of this concept in the texts and speeches of religious (Christian) and secu-
lar thinkers, its didactic potential, as well as the vulnerabilities of the idea of “ecologi-
cal sin”. The author comes to the conclusion about the probable inconsistency of the
term “ecological sin” from both Christian and secular points of view.

Keywords: ecotheology; ecological sin; environmental ethics; Christian philoso-
phy; total depravity.

Received: 02.08.2024                                                  Accepted: 30.08.2024

В истории мысли иногда происходит заимствование понятий
и их адаптация, «миграция» терминов между близкими областями –
например, между математикой и философией науки, лингвистикой
и философией языка, этикой и нравственным богословием. Такой
процесс происходит, по-видимому, с понятием «грех», теологиче-
ское (или, точнее, религиозное) происхождение которого не мешает
ему претендовать на выполнение метафорических, этико-
нормирующих или даже запретительных функций в новых для него
контекстах. Наиболее часто, говоря о грехе, имеют в виду новоза-
ветную квалификацию этого феномена как «промаха, непопадания
в цель, преступления» (греч. ἁμαρτία), однако можно возвести по-
нятие греха к ветхозаветным сюжетам или к иным религиозным
толкованиям, например, в иудаизме (ивр. טאח ) или в исламе (напр.,
араб. или ذنب Секуляризация понятия «грех» происходит по .(حرام
нескольким направлениям: грех может мыслиться как нарушение
этических или даже юридических норм, но кроме того, «грех»

Ó Ganelina A.F., 2024
Acknowledgments: The research is financially supported by Russian Science

Foundation No 23-28-00581 “Modern environmental agenda: religious and secular
views”.



Ганелина А.Ф.

84

присутствует в общей языковой картине мира, в обыденном созна-
нии1 – и именование некоего действия грехом часто является сти-
листической вольностью, а нередко употребляется иронически.

Проблемы экологической этики традиционно обсуждаются
представителями или исследователями христианских деномина-
ций, а также в широком религиозном контексте: в дискуссии уча-
ствуют представители ислама, буддизма, иудаизма, даосизма и
других систем верований; кроме того, экологическая этика стала
одним из продуктивных направлений межрелигиозного диалога,
поводом для общения вокруг доктринально нейтральных тем2.
Действительно, экологическая этика актуальна для многих рели-
гиозных (и секулярных) философских систем3, но в этой статье мы
останемся в рамке христианских деноминаций и их терминологи-
ческих особенностей.

Кроме наращивания межконфессионального значения, эко-
логическая этика становится одной из буферных зон между хри-
стианским богословием и внерелигиозной философией: определения
и нормы, предлагаемые публичными лидерами церквей, предпола-
гаются важными к учету и исполнению всем обществом, а не
только членами этих церквей. В некоторой степени можно назвать
«экологический грех» элементом гражданской религии – только не

1 См., напр.: [Клочан, 2016], [Гуренко, 2015].
2 Например, That All May Flourish: Comparative Religious Environmental

Ethics / ed. L. Hartman. – Oxford : Oxford University Press USA, 2018. – 328 p., где
предлагаются оптики нескольких религий по поводу заботы о природе, а также осо-
бые подглавки «Диалог», содержащие дискуссию авторов; отметим также иссле-
дование: Marshall G. Communicating with religious communities on climate change:
Research overview and emergent narratives // The journal of interreligious studies. –
Newton, 2014. – Ν 19. В более раннем исследовании: Knitter P. One Earth, Many
Religions: Multifaith Dialogue and Global Responsibility. – Maryknoll : Orbis, 1995. –
218 p. экологическая проблематика рассматривается как основа для межрелиги-
озного диалога. Кроме того, проходят межконфессиональные мероприятия с ве-
сомой этико-экологической повесткой (напр., XI заседание Совместной россий-
ско-иранской комиссии по диалогу «Православие – Ислам» (Тегеран, 2018);
X Ассамблея крупнейшей межрелигиозной международной организации Religions
for Peace (Линдау, 2019)).

3 Среди современных секулярных философских направлений проблему
антропогенного влияния на природу (как и сам статус природы, вопрос о соотно-
шении природы и культуры) активно обсуждают в постгуманизме (см., напр.,
работы Р. Брайдотти, Д. Харауэй, А.И. Криман).



Концепция «экологического греха»: смысл и основные линии критики

85

в политико-идеологическом, а в руссоистском смысле, как часть
современной «религии человека»1: «…без храмов, без алтарей, без
обрядов, ограниченная чисто внутреннею верою во всевышнего
Бога и вечными обязанностями морали» [Руссо, 1998, с. 316]; по-
лагаю, определение Руссо для экологической этики необходимо
редуцировать, оставив ограничителем только «вечные обязанности
морали».

История термина

Понятие «экологический грех» появляется в публикациях
90-х годов ХХ в.: так, У. Беккер в статье 1992 г. (которая так и оза-
главлена – «Экологический грех») рассматривает эту концепту-
альную «новеллу» в контексте последствий первородного греха –
и этот ракурс, на мой взгляд, наиболее продуктивен и фундирован;
кроме того, Беккер вводит и анализирует понятия «экологической
религии», «экологического покаяния» и даже «экологических ре-
параций» (следствие покаяния, выраженное в решениях и действиях)
[Becker, 1992, p. 158–163]. Для нашего дальнейшего рассуждения
будет также важна идея «тотальной порочности» (total depravity2)
человеческой природы, о которой напоминает автор, впрочем, се-
туя на непопулярность в современном дискурсе и общехристиан-
ского учения о первородном грехе, и представления о «тотальной
порочности», более деноминационно специфического.

Важная веха в обсуждении идеи «экологического греха» –
деятельность Вселенского патриарха Варфоломея, именуемого
иногда «зеленым патриархом» за устойчивый интерес к экологи-
ческим темам. «Люди разрушают биологическое разнообразие в
творении Божием; люди нарушают цельность земли и способ-
ствуют перемене климата, оставляя землю голой после вырубки
природных лесов либо осушая ее водоемы; люди загрязняют воды,

1 В главе «О гражданской религии» трактата «Об общественном договоре»
Ж.-Ж. Руссо выделяет «священническую религию», «религию гражданина» и
«религию человека», в кратком сравнительном анализе отдавая предпочтение
последней.

2 «<Тотальная порочность> – это всепроникающее присутствие греха <…>
во всех аспектах человеческого разума (не только в наших эмоциях и воле, но и в
нашем разуме) и во всех аспектах человеческого общества» [Becker, 1992, p. 155].



Ганелина А.Ф.

86

почву, воздух: все это грехи»; «преступление против природы есть
преступление против нас самих и грех против Бога»1. Позже Вар-
фоломей говорил уже более явно о необходимости расширить по-
нятие греха, дополнив него «новым подвидом» – экологическим.

Глава другой христианской деноминации, Римско-католической
церкви, – Папа Римский Франциск – также уделяет большое вни-
мание экологическим проблемам в целом и вопросу «экологиче-
ского греха» в частности: один из наиболее показательных доку-
ментов в этом контексте – энциклика 2015 г. Laudato si’ «О заботе
об общем доме»; этот текст заметно оживил экотеологическую
дискуссию. Статьи энциклики, близкие по сути к теме «экологиче-
ского греха» и «экологического обращения», дают противоречивые
сигналы: с одной стороны, большое внимание уделяется социаль-
ному измерению экологических проблем2, важности человеческого
усилия во «взращивании экологических добродетелей» и создании
«экологической гражданственности» (ст. 211), а с другой – при-
знается тщетность таких усилий без радикального внутреннего
изменения в человеке: «218. Чтобы предложить здоровые отноше-
ния с творением ввиду целостного обращения личности, вспомним
пример святого Франциска Ассизского. Это также требует призна-
ния собственных ошибок, грехов, пороков или упущений и сер-
дечного покаяния, изменения изнутри. Епископы Австралии смогли
выразить обращение в терминах примирения с творением: “Для
достижения этого примирения мы должны испытать наши жизни и

1 Выступление в Санта-Барбаре, Калифорния (8 ноября 1997 г.).
2 «…сегодня мы не можем не признавать, что подлинно экологический

подход все больше становится подходом социальным, что он должен дополнять
дискуссии об окружающей среде справедливостью, чтобы слышать как стенание
земли, так и стенание бедных.

111. Экологическая культура не может сводиться к серии неотложных и
частичных ответов на проблемы, касающиеся разрушения окружающей среды,
истощения природных запасов и загрязнения. Необходимы иной взгляд, иное
мышление, иные политика и воспитательная программа, образ жизни и духов-
ность, формирующие сопротивление в условиях прогрессирования технократиче-
ской парадигмы. Иначе даже лучшие инициативы экологов могут оказаться в
плену все той же логики глобализации. Искать лишь техническое решение любой
встающей перед нами экологической проблемы – значит изолировать то, с чем в
реальности существует связь, и утаивать истинные, глубочайшие проблемы ми-
ровой системы» [Pope Francis, 2015].



Концепция «экологического греха»: смысл и основные линии критики

87

осознать то, каким образом мы причиняли вред Божьему творение
нашими действиями и нашей неспособностью действовать. Мы
должны пережить обращение, или изменение сердца”»1 [Pope
Francis, 2015, par. 218]. Суть этого «обращения» (conversion) – в
проявлении «всех последствий их (христиан. –А.Г.) встречи с Иису-
сом», «осуществление призвания быть хранителем Божьего творе-
ния». Кроме того, «экологическое обращение», по мысли Франциска,
должно быть «общинным», то есть коллективным, таким образом,
это событие выходит за рамки привычных христианских практик,
предполагающих прежде всего личное духовное делание (плоды
которого, впрочем, являются вовне).

Позже, в 2019 г., на Синоде епископов Паназиатского региона,
в котором принимал участие Франциск, понятие «экологического
греха» продолжило оформляться: «Было также выражено стремле-
ние к “экологическому преобразованию”, которое позволило бы
людям увидеть тяжесть грехов против окружающей среды как гре-
хов против Бога, против ближнего и против будущих поколений.
Это подразумевает необходимость создания и более широкого
распространения богословской литературы, которая включала бы
“экологические грехи” наряду с традиционными грехами»2. В ито-
говом документе Синода мы находим дефинитивный пассаж – то,
как определяется «экологический грех», и именно это определение
можно считать основным: «Мы предлагаем определить экологиче-
ский грех как действие или бездействие против Бога, против
ближнего, общества и окружающей среды. Это грех против будущих
поколений, совершаемый в действиях и привычках, загрязняющих
и разрушающих гармонию окружающей среды. Это нарушение
принципов взаимозависимости, разрушение сети солидарности
между существами (ср. Катехизис Католической Церкви, 340–344)
и добродетели справедливости» ([Pan-Amazon Bishops’ Synod]).
В указанных статьях катехизиса действительно постулируются
(но без доказательств, как и принято в катехизических текстах)
взаимозависимость творения, красота вселенной, которая «должна
внушать уважение и вести к повиновению человеческого ума и

1 Представлен официальный перевод Ватикана.
2 Серия пост-релизов размещена на Vatican News – в частности, цитируемый

назван «Церковь исповедует “экологические грехи”» – https://www.vaticannews.va/
en/vatican-city/news/2019-10/amazon-synod-day-2-the-church-confesses-ecological-sins.html



Ганелина А.Ф.

88

воли», иерархия творения и солидарность всех созданий. Итак,
«экологический грех» оказывается вписан в эти представления о
мироздании как нарушающий установленный порядок, причем
катехизис (а значит, и общекатолическое мнение) видит человече-
скую агентность условной, как повиновение замыслу Бога, но ни-
как не описывает случаи нарушения. «Экологический грех» же
позволяет учесть эту ситуацию неповиновения, и тогда становятся
понятными предложения ввести «экологический грех» в тот самый
катехизис как развитие католико-экологической мысли: на ХХ все-
мирном конгрессе Международной ассоциации уголовного права в
Риме Франциск заявил, что «…мы должны внести – мы думаем об
этом – в Катехизис Католической Церкви грех против экологии,
“экологический грех” против нашего общего дома» [Connolly,
2021, p. 80].

В основных документах Русской православной церкви1 тер-
мина «экологический грех» в явном виде не встречается, но отме-
чаются «многообразные проявления греховного отношения к при-
роде», а в «Основах социальной концепции» указан первородный
грех как источник экологической разбалансированности (пункт
XIII.2.), – отмечу, что стилистически тексты РПЦ заметно более
архаичны, и терминологические новшества (вроде «экологического
греха») для них не характерны. От понимания «греховного отно-
шения к природе» до термина «экологический грех», казалось бы,
всего один шаг, но его РПЦ не делает; предположу, что причина в
гораздо более низкой интенсивности экотеологической дискуссии
по сравнению с другими христианскими деноминациями: оказыва-
ется незачем (или некому) начинать спор о необходимости введе-
ния «нового греха». Другое предположение: «экологический грех»
воспринимается как частный случай нарушения заповеди «возде-
лывать и хранить» сад (Быт. 2:15) или заповеди любви к ближнему; в
таком случае необходимости особо его выделять также не возникает.

Итак, наиболее активно в популяризации термина «экологи-
ческий грех» поучаствовали Вселенский патриархат и Римско-
католическая церковь (кроме Франциска, об экологических про-
блемах много говорил и Бенедикт XVI, а Иоанн Павел II еще в

1 Например, в «Позиции Русской Православной Церкви по актуальным
проблемам экологии».



Концепция «экологического греха»: смысл и основные линии критики

89

2002 г. подписал с Варфоломеем «Общую декларацию по экологи-
ческой этике»). Важно, что во всех случаях суть и последствия
этого «греха» масштабируются до всего человечества, а призыв к
«покаянию» адресуется не только церкви, но и светскому обществу,
а значит, оказывается в поле нерелигиозной этики и претендует
там на учреждение новой нормы. В таком случае необходимо по-
размышлять, насколько идея «экологического греха» состоятельна
в теологическом и в философском (этико-антропологическом)
смысле. Что это – эвристически и духовно полезная новелла, продук-
тивная метафора или профанация важной религиозной категории?

Критика концепции «экологического греха»

Понятия «грех», «покаяние», «вина», «искупление», «обра-
щение» весьма значимы для религиозного сознания, но и в свет-
ской1 этике они обрели своё место – скажем сразу, через редукцию
смысла каждого из них. Особенно это заметно на примере события
покаяния, которое в христианской парадигме означает «мета-
нойю», перемену ума и последующее за этим обретение новой
природы, «рождение свыше». При разнообразии трактовок «рожде-
ния свыше» в христианских деноминациях остается ключевая его
особенность: в этом событии со-участвуют и человеческое воле-
ние, и Божественное, причем ни человек, ни Бог не действуют по
необходимости (принуждению), а являют свободную творческую
волю. В понимании же этически-ориентированных нерелигиозных
мыслителей, «Бог – это модель, позволяющая человеку осознать
собственное несовершенство. Покаяние представляет первую сту-
пень на пути движения к совершенству. Следующей ступенью яв-
ляется творчество, работа по развитию своих позитивных качеств»
[Разин, 2018, с. 57]. Рассуждение автора продолжается показатель-
но – он реинтерпретирует суть христианского покаяния в столь же
«человекоисключительном» варианте: «В ортодоксальном христи-
анстве это (покаяние. – А.Г.) в основном понималось как развитие

1 Здесь и далее понятия «светский», «секулярный» и «нерелигиозный»
употребляются как синонимичные, их различия в контексте этой статьи несуще-
ственны; как синонимы в этом тексте используются слова «религиозный» и «хри-
стианский», если не оговорено иное.



Ганелина А.Ф.

90

морально-волевых качеств, осмысливалось через представление о
богоподобии» [Разин, 2018, с. 57]. Этот и подобные примеры об-
наруживают терминологическую омонимию при сущностной не-
сводимости религиозных и секулярных категорий. Некоторые ис-
следователи, впрочем, находят в этом и нечто продуктивное, и
достаточно убедительно: так, в статьях «Гносеологический потен-
циал понятия греха» [Шабалин, 2009] или «Экологический грех:
этика, экономика и социальное покаяние» [Durante, 2020] отмеча-
ется некоторое положительное влияние концепции греха на действия
людей и сообществ, не вовлеченных в религиозный дискурс, хотя и
отмечается, что слово «грех» можно заменить на «моральное зло»,
и это не изменит суть нормативной регуляции1 (добавлю: именно
потому, что для секулярного сознания несущественно извлечение
воли Бога из всей конструкции «преступления и наказания»). То, с
чем могут работать и религиозные, и секулярные мыслители-
моралисты, это человеческое воление, выбор, и именно доброволь-
ность выбора переводит грех из «необходимого зла» в поле личной
ответственности.

Обратим более пристальное внимание на нашу титульную
концепцию «экологического греха». Обострю свой тезис: полагаю,
не существует «экологического греха» и «экологического обраще-
ния» с точки зрения христианской этики, но у христианского по-
каяния могут быть экологические следствия. С точки же зрения
секулярной этики «экологический грех» будет точнее назвать «на-
рушением экологических правил», «экологическим преступлением»
или даже «экоцидом» – помимо снятия нефункционального рели-
гиозного смысла, этими квалификациями деяния переводятся в
сферу правового регулирования (ср. ранее упомянутые «экологи-
ческие репарации»), а это гораздо эффективнее для дела экодви-
жений, чем этические обличения.

Состоятельна ли концепция «экологического греха» в сугубо
религиозном (богословском или философском) контексте? Иными
словами, добавляет ли эта идея что-то к уже имеющимся этиче-
ским или экклезиологическим представлениям? В западном хри-
стианстве этот вопрос дискутируется, есть как апологеты, так и
критики «нового греха». Сторонники концепции «экологического

1 См.: [Франк, 2003, с. 351–352].



Концепция «экологического греха»: смысл и основные линии критики

91

греха» проводят, например, такую линию защиты: «…разговор об
экологическом грехе гарантирует, что мы будем помнить: дело не
только в том, что мы можем наносить вред миру природы и раз-
рушать его, но и в том, что этот грех разрушает наши отношения с
Богом» [Roewe]. Другой аргумент, разлитый по неформальным
дебатам на эту тему: если нечто будет явно названо, христианам
будет проще идентифицировать проблему как отдельную и тре-
бующую специфического решения. Предположу, что для теисти-
ческого (христианского) сознания оба обоснования представляются
шаткими: систематическое разрушение «общего дома», скорее,
свидетельствует о том, что закон Божий, записанный «на плотяных
скрижалях сердца», не слышен человеку, а непонимание всепри-
сутствия Бога в творении – следствие недостаточного углубления
в базисные христианские представления. В таком случае концеп-
ция «экологического греха» для религиозного дискурса может
иметь дидактические, педагогические цели, но содержательной
новизны не обнаруживает.

Как уже было упомянуто выше, «экологический грех» может
быть воспринят как одно из последствий первородного греха, при-
ведшего к «тотальной порочности»: «Термин “тотальная пороч-
ность” не означает, что человек или общество на сто процентов
греховны и лишены хотя бы малейшего намека на добродетель, а,
скорее, означает, что не существует ни одного аспекта личности
или общества, по-настоящему свободного от греха и способного
выйти из греха» [Becker, 1992, p. 155]. Такое представление и такие
акценты наиболее характерны для консервативно-протестантской
мысли, и в этом случае «экологический грех» может стать одним
из множества других «дробных» грехов, и поэтому девальвиро-
ваться. Представления о первородном грехе и «тотальной пороч-
ности» воспроизводятся не только консервативными христианами,
но и, например, феминистически настроенными авторами (иногда
антихристианских взглядов), только вместо всего человечества
носителями греха и «тотальной порочности» называются, напри-
мер, «белые мужчины», которые «…никогда при встрече с новым
творением не упускали возможности эксплуатировать, насиловать
или уничтожать … При белом мужчине каждая звезда стала бы Юж-
ной Африкой, каждая планета – Вьетнамом» [Walker, 1982, p. 265].



Ганелина А.Ф.

92

Словом, греховность и порочность становятся в секулярном дис-
курсе одним из инструментов сведения счетов с оппонентом.

Тем не менее в контексте современных экологических рас-
суждений идеи «тотальной порочности» и первородного греха оста-
ются сравнительно непопулярными. Причина, полагаю, в том, что
«тотальная порочность» воспринимается как финальное статиче-
ское состояние, в некотором смысле безнадежное, оно приводит к
фрустрирующему чувству вины и поэтому препятствует активно-
му действию. Если грех поразил и исказил саму природу человека,
есть соблазн и риск замирания: «…есть некоторые экологические
теологи, которые будут выступать против акцента на горе, вине и
покаянии. Они будут делать это в первую очередь из-за страха, что
любой такой акцент на нашей вине … приведет к парализующему
отвращению к себе и бездействию» [Becker, 1992, p. 160]. И действи-
тельно, «покаяния отчаяния» (по Артуру Пинку) по поводу кон-
кретного греха – будь то экологический или иной – недостаточно,
должно наступить также «покаяние исправления» или «покаяние к
спасению», то есть покаяние с последующими действиями, среди
которых могут появиться и «экологические репарации». Таким
образом, забвение даже религиозными авторами-экотеологами
первородного греха в разговоре о грехе экологическом симптома-
тично и указывает, возможно, на непоследовательное рассуждение
о борьбе с грехом; однако отмечу, что некоторые традиционные
деноминации (как то РПЦ) не забывают о своей догматике, впро-
чем, рассуждая об экологических вопросах скорее вынужденно-
дипломатически, чем творчески-заинтересованно.

Критики новой экотеологической терминологии видят в ней
не только бесполезность, но и некоторые опасности: «Что касается
“экологического обращения”, то я вижу в этом призыв к поклоне-
нию “Матери-Земле”» [Baklinski, 2020], – заявил в интервью кар-
динал Рэймонд Берк. Иными словами, внутрицерковные лидеры
видят опасность идолизации природы. Кроме того, локальное
«экологическое покаяние» (или даже «экологическое обращение»)
трудно помыслить отдельно от метанойи: «экологическая мета-
нойя» – лишь одно из следствий покаянных практик, и обособлен-
ное рассмотрение подобных следствий препятствует созданию це-
лостной картины духовного события. Замыкание на избранных
элементах общей картины – ход, который создает внешнее впечат-



Концепция «экологического греха»: смысл и основные линии критики

93

ление этического сужения и болезненной фиксации на частных
темах-триггерах. Например, если идет война и уничтожаются лю-
ди, города и сёла, происходит гуманитарная катастрофа и в этиче-
ском, и в физическом смыслах, то уничтожается и земля, и рато-
вать за сохранение исключительно растений или животных кажется
едва ли не кощунственным. Впрочем, такая постановка вопроса
(чья жизнь ценнее) обнаруживает наличие иерархии живых су-
ществ, что также является дискутируемой этической проблемой.
Укажем также, что именно христиане давно и нередко обвиняются
в создании и этико-религиозном оправдании концепции «господства
над природой» (dominion over nature) вместо «заботы о природе»
(stewardship over nature) – такие обвинения начались, вероятно, со
статьи Линн Уайт «Исторические корни нашего экологического
кризиса» (1967) и длятся по сей день.

Добавляет ли концепция «экологического греха» нечто к
развитию секулярной этики? Конечно, грех – не философская ка-
тегория, но она может быть включена в философский словарь, по
крайней мере, как метафора, как стилистическая вольность. Идея
недолжного, нарушения меры и законов физического мира может
быть описана в категориях морального зла и моральной ответствен-
ности, – в таком случае термин «грех» представляется избыточным
в профессиональном философском лексиконе. И действительно,
этический терминологический аппарат разработан и освоен; однако
апелляция к «греху» может быть эффективна там, где этические
вопросы ставятся, но порог вхождения в профессиональную фило-
софскую дискуссию не преодолевается, то есть в любой сфере,
внешней по отношению к философскому «цеху» и к церкви (раз-
нообразные общественные дискуссии, СМИ, искусство, публици-
стика и мн. др.). Более того, авторы и популяризаторы термина
«экологический грех», адресуясь ко «всему человечеству», пола-
гаю, имеют в виду прежде всего именно эту обширную аудито-
рию. Термин «грех» для обыденного сознания более напряженный,
он ассоциирован с сакральным, даже если человек не имеет теисти-
ческих представлений, и поэтому «грех» имеет больший обличи-
тельный, публицистический потенциал, чем, например, «мораль-
ное зло».

Однако призывающие к «экологическому обращению» или
«экологическому покаянию», вероятно, рассчитывают не только



Ганелина А.Ф.

94

на эмоциональное впечатление и переживание слушателей, но и на
действие (не будем рассматривать вероятность того, что дискуссия
по поводу «экологического греха» – самоцель и лишь вербальная
реакция на вербальные же интервенции). В секулярном измерении
«экологического греха» благоприятно то, что приемлемо и «ло-
кальное покаяние» или, скорее, раскаяние по соображениям совести:
поскольку весь комплекс проблем с первородным грехом и «то-
тальной порочностью» секулярной этикой сущностно не рассматри-
вается, то вполне допустимо и даже желательно исправлять свои
ошибки, каясь не во всем своем отступничестве из-за поврежден-
ности самой природы человека, а в конкретных действиях и без-
действиях, то есть мотивы и ход такого раскаяния значительно от-
личаются от религиозного (христианского). Но тогда встает во-
прос: не будет ли уместнее использовать иной «словарь», более
точно квалифицирующий экологические нарушения: преступле-
ние, вина, наказание, смена убеждений, профилактика, репарации,
экоцид? Такие привычные юридические или этические категории
вводят экологические события в рамки одобрения и порицания,
преступления и наказания, то есть «экологический грех» перестает
быть факультативным поводом для квазирелигиозного пережива-
ния, а полноценно входит в поле зрения общественных регулято-
ров и притом становится еще одним поприщем для обнаружения
нравственного восхождения или нисхождения.

Заключение

Итак, возникшая в 90-е годы прошлого века и ныне распро-
страняемая концепция «экологического греха» имеет непростую
судьбу и неясные перспективы: компромиссный термин, претен-
дующий на место в секулярной этике, но крепко связанный с теи-
стическим мировоззрением, едва ли мог беспроблемно войти в обо-
рот. На поставленный выше вопрос о том, что есть «экологический
грех» – полезная новелла, продуктивная метафора или профанация
важной религиозной категории – можно ответить так: для религи-
озного дискурса «экологический грех», скорее, потенциально по-
лезный терминологический раздражитель, способный вызвать
внутрицерковную дискуссию для уточнения и обновления (если
таковое необходимо) всего комплекса представлений о человече-



Концепция «экологического греха»: смысл и основные линии критики

95

ской греховности; для секулярного понятийного аппарата «эколо-
гический грех» малопродуктивен, но хорош как яркая обличительная
метафора. Так или иначе, вновь зазвучав из уст глав двух христиан-
ских деноминаций, тема «экологического греха» ожидает рассмотре-
ния и критики как от представителей иных деноминаций и конфес-
сий, так и от философов-этиков и экотеологов. Надеюсь, эта статья
станет небольшой ступенью для дальнейшего ее обсуждения.

Список литературы

Анисимова Е.Е. Об особенностях религиозного экологического дискурса (на при-
мере энциклики Папы Франциска Laudato si’) // Вестник МГЛУ. Гуманитарные
науки. – 2020. – Вып. 10(839). – С. 39–52.

Гуренко В.Л. Концептуализация феномена «грех» в современной философии //
Вестник Челябинского государственного университета. Философия. Социоло-
гия. Культурология. – 2015. – № 9(364), вып. 36. – С. 40–44.

Иеромонах Мефодий (Зинковский), Павлова Л.П. Грех и покаяние: два вектора
развития человеческой личности согласно архим. Софронию (Сахарову) //
Вестник Русской христианской гуманитарной академии. – 2020. – Т. 21, вып. 3. –
С. 281–294.

Клочан А.Н. Анализ концепта «грех» в русской языковой картине мира на мате-
риале художественной литературы // International Journal of Humanities and
Natural Sciences. – 2016. – Vol. 1, part 6. – Р. 160–167.

Разин А.В. Вина, покаяние, искупление // Философия и общество. – 2018. – № 2. –
С. 45–60.

Руссо Ж.-Ж. Об общественном договоре. – Москва : Канон-Пресс, 1998. – 416 с.
Франк С.Л. С нами Бог. – Москва : АСТ, 2003. – 750 с.
Шабалин И.В. Гносеологический потенциал понятия греха // Вестник Челябин-
ского государственного университета. Философия. Социология. Культуроло-
гия. – 2009. – Вып. 15, № 42(180). – С. 26–30.

Baklinski P. Cardinal Burke warns faithful about calls for “ecological conversion”. –
https://www.lifesitenews.com/news/cardinal-burke-warns-faithful-about-calls-
forecological-conversion (дата обращения: 12.07.2024).

Becker W.H. Ecological Sin // Theology Today. – 1992. – Vol. 49, issue 2. – P. 152–164.
Connolly H. Ecological Sin: Novelty or Necessity? // Continental Thought & Theory: a

Journal of Intellectual Freedom. – 2021. – Vol. 3, issue 2. – P. 78–90.
Pan-Amazon Bishops’ Synod, New Paths For The Church And For An Integral Ecology

Vatican News Final Document, Synod on the Amazon. –
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-document-synod-
amazon.html (дата обращения: 15.07.2024).

Pope Francis. Encyclical Letter Laudato Si’ (On Care for Our Common Home). –
http://www.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-
francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html (дата обращения: 15.07.2024).



Ганелина А.Ф.

96

Roewe B. What is ecological sin? – https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/what-
ecological-sin (дата обращения: 12.07.2024).

Walker A. Only Justice Can Stop a Curse. – Philadelphia : New Society Publishers, 1982.
Durante C. Ecological Sin: Ethics, Economics, and Social Repentance // Journal of

Orthodox Christian Studies. – Vol. 3, no. 2. – 2020. – P. 195–214.

References

Anisimova, E.E. (2020). Ob osobennostyakh religioznogo ekologicheskogo diskursa
(na primere entsikliki Papy Frantsiska “Laudato si”) [On the Peculiarities of Reli-
gious Ecological Discourse (Based on the Example of Pope Francis’ Encyclical
“Laudato si’ ”)]. Vestnik MGLU. Gumanitarnye nauki, 10(839), 39–52.

Gurenko, V.L. (2015). Kontseptualizatsiya fenomena “grekh” v sovremennoi filosofii
[Conceptualization of the phenomenon of “sin” in modern philosophy]. Vestnik
Chelyabinskogo gosudarstvennogo universiteta. Filosofiya. Sotsiologiya.
Kulʼturologiya, 9(364), 36, 40–44.

Ieromonakh Mefodii (Zinkovskii), Pavlova, L.P. (2020). Grekh i pokayanie: dva vek-
tora razvitiya chelovecheskoi lichnosti soglasno arkhim. Sofroniyu (Sakharovu) [Sin
and repentance: two vectors of development of the human personality according to
Archimandrite Sophronius (Sakharov)]. Vestnik Russkoi khristianskoi gumanitarnoi
akademii, t. 21, 3. 281–294.

Klochan, A.N. (2016). Analiz kontsepta “grekh” v russkoi yazykovoi kartine mira na
materiale khudozhestvennoi literatury [Analysis of the concept of “sin” in the Rus-
sian linguistic picture of the world based on fiction literature]. International Journal
of Humanities and Natural Sciences, vol. 1, part 6, 160–167.

Razin, A.V. (2018). Vina, pokayanie, iskuplenie [Guilt, repentance, atonement].
Filosofiya i obshchestvo, 2, 45–60.

Russo, J.-J. (1998). Ob obshchestvennom dogovore [The social contract]. Moscow:
Kanon-Press, 416 p.

Frank, S.L. (2003). S nami Bog [God is with us]. Moscow: AST, 750 p.
Shabalin, I.V. (2009). Gnoseologicheskii potentsial ponyatiya grekha [The epistemo-

logical potential of the concept of sin]. Vestnik Chelyabinskogo gosudarstvennogo
universiteta. Filosofiya. Sotsiologiya. Kulʼturologiya, 42(180), 26–30.

Baklinski, P. Cardinal Burke warns faithful about calls for “ecological conversion”. –
https://www.lifesitenews.com/news/cardinal-burke-warns-faithful-about-calls-
forecological-conversion (12.07.2024).

Becker, W.H. (1992). Ecological Sin. Theology Today, vol. 49, issue 2, 152–164.
Connolly, H. (2021). Ecological Sin: Novelty or Necessity? Continental Thought &

Theory: A Journal of Intellectual Freedom, vol. 3, issue 2, 78–90.
Pan-Amazon Bishops’ Synod, New Paths For The Church And For An Integral Ecology

Vatican News Final Document, Synod on the Amazon.
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-document-synod-
amazon.html (15.07.2024).



Концепция «экологического греха»: смысл и основные линии критики

97

Pope Francis. Encyclical Letter Laudato Si’ (On Care for Our Common Home).
http://www.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-
francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html (15.07.2024).

Roewe, B. What is ecological sin? https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/what-
ecological-sin (12.07.2024).

Walker, A. (1982). Only Justice Can Stop a Curse. Philadelphia: New Society Publishers.
Durante, C. (2020). Ecological Sin: Ethics, Economics, and Social Repentance. Journal

of Orthodox Christian Studies, 3(2), 195–214.

Об авторе
Ганелина Анна Фёдоровна – кандидат философских наук, науч-

ный сотрудник, Институт философии Российской академии наук; асси-
стент, философский факультет Московского государственного универси-
тета им. М.В. Ломоносова, Россия, Москва, anna.fed.mak@gmail.com

About the author
Ganelina Anna Fedorovna – PhD in Philosophy, research fellow at the

Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences; assistant at the De-
partment of History of Russian Philosophy, Faculty of Philosophy, Lomonosov
Moscow State University, Russia, Moscow, anna.fed.mak@gmail.com

https://www.lifesitenews.com/news/cardinal-burke-warns-faithful-about-calls-forecological-conversion
https://www.lifesitenews.com/news/cardinal-burke-warns-faithful-about-calls-forecological-conversion

