
96

УДК 82(091)                  DOI: 10.31249/chel/2025.03.05

Огнева Е.В.
ПОРТУГАЛЬСКИЕ ЛЕГЕНДЫ И БРАЗИЛЬСКИЕ ПОВЕРЬЯ

В ПОВЕСТИ БЕРНАРДО ГИМАРАЭНСА
«ПЛЯСКА КОСТЕЙ»Ó

Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова,
Россия, Москва, ognelen@hotmail.com

Аннотация. В статье проводится анализ художественных особенностей
повести Б. Гимараэнса «Пляска костей» (1871). Ее рассмотрение в широком исто-
рико-литературном контексте позволило выявить в основном мотиве «мщения
неупокоенных душ» контаминацию традиций иберо-романских легенд и индей-
ского культурно-мифологического «демонического» субстрата. Выдвинута версия о
«переписывании» Б. Гимараэнсом на бразильский лад эпизода португальской
легенды «Дама Козья Нога» А. Эркулану. Детальный анализ различных аспектов
композиции, нарративных инстанций и интертекстуальных особенностей повести
выявляет в ее поэтике стилизацию Гимараэнсом своеобразного симбиоза евро-
пейского наследия и мифов бразильских индейцев, сохранившихся в культурной
памяти народа и устной традиции метисов-кабокло.

Ключевые слова: Литература Латинской Америки; бразильский роман-
тизм; Бернардо Гимараэнс; иберо-романские легенды; бразильские мифы.

Поступила: 27.04.2025      Принята к печати: 30.05.2025

Ó Огнева Е.В., 2025

mailto:ognelen@hotmail.com


Португальские легенды и бразильские поверья
в повести Бернардо Гимараэнса «Пляска костей»

97

Ogneva E.V.
Portuguese legends and Brazilian beliefs
in Bernardo Guimarães’s Dancing bonesÓ

Lomonosov Moscow State University,
Russia, Moscow, ognelen@hotmail.com

Abstract. This article examines the artistic features of the novelette Dancing
bones (1871) by B. Guimarães. A broad historical and literary contextual analysis has
made it possible to identify its central motif – the ‘vengeance of restless souls’ – as a
fusion of traditions from Ibero-Roman legends and the mythological and cultural ‘de-
monic’ substrate of Brazilian Indigenous heritage. The study proposes that Guimarães
‘rewrote’ an episode from the Portuguese legend A Dama Pé-de-Cabra (The Lady with
a Cloven Hoof) by A. Herculano, adapting it to a Brazilian literary framework. A de-
tailed examination of the novelette’s composition, narrative perspectives, and intertex-
tual elements reveals Guimarães’s poetic stylization as a unique symbiosis of European
heritage and Brazilian Indigenous myths, preserved in both cultural folk memory and
the oral tradition of mestizo-Caboclo communities.

Keywords: Latin American literature; Brazilian romanticism; Bernardo Gui-
marães; Ibero-Roman legends; Brazilian myths.

Received: 27.04.2025                                                  Accepted: 30.05.2025

Имя Бернардо Гимараэнса (Bernardo Joaquim da Silva
Guimarães, 1825–1884) знакомо огромной читательской аудитории
по всему миру – именно этот бразильский писатель был автором
нашумевшего романа «Рабыня Изаура» (A Escrava Isaura, 1875),
который стал основой для культового сериала. Однако с аболи-
ционистской проблематикой связан лишь один из аспектов его
многогранного творчества.

Один из предшественников бразильского регионализма (см.:
[Огнева, 2023]), принадлежавший к позднему поколению романти-
ков, Гимараэнс ставил перед собой задачу понять и выразить на-
циональное самосознание своих соотечественников, проследить
формирование того, что таит в себе «народный дух», запечатлеть
колоритные особенности языка, быта и традиций жителей различ-
ных районов Бразилии. Особая сфера интересов писателя была
связана с устным народным творчеством – легендами и преданиями,
которые сохранило мифопоэтическое сознание бразильцев.

Ó Ogneva E.V., 2025

mailto:ognelen@hotmail.com


Огнева Е.В.

98

Надо сказать, что обращение к поверьям и старинным леген-
дам – явление в принципе характерное как для латиноамерикан-
ских романтиков второй половины XIX в., так и для их европейских
собратьев по перу. Бразильским писателям отлично были известны
поиски и открытия собирателя старинных романсов Ж.Б. Алмейды
Гаррета, «Повести и легенды» (Lendas e narrativas, 1851) А. Эрку-
лану. «Генетически» близкими для них были, конечно, не только
произведения португальцев, но и литература иберо-романского
мира в целом – и новеллы, основанные на фольклорных источни-
ках, кубинской писательницы Гертрудис Гомес де Авельянеды, и
рассказы испанского романтика Густаво Адольфо Беккера (Rimas y
Leyendas, 1868), и первые из «Перуанских преданий» (Tradiciones
Peruanas), которыми по праву гордился филолог из Лимы Рикардо
Пальма. Можно утверждать, что в 70-е годы XIX в. темы и мотивы,
навеянные народным мифотворчеством, буквально носились в воз-
духе (см.: [Ortiz, 1985]).

Научный и писательский интерес к устному творчеству со-
отечественников в Бразилии в эти годы совпали: в 1871 г., когда
Гимараэнс готовил свою книгу к печати, крупнейший знаток
фольклора Силвио Ромеро завершал работу над первой частью
своего труда «Бразильский фольклор». Во «Введении» Ромеро за-
говорил о ценности «неписаной (não escrita) истории» своего на-
рода, о необходимости изучения его устного творчества, народных
легенд и песен для постижения истоков (оrigens) национальной са-
мобытности [Romero, 1985, с. 18]. Хранителем такого сокровища –
местных легенд – выступает как раз повествователь у Бернардо
Гимараэнса.

В сборник «Легенды и повести» (Lendas e Romances, 1871),
куда входит «Пляска костей» (A Dança dos Ossos), включены также
«История обитателя киломбо» и «Пасть, ведущая в ад». Первая
связана с приключениями беглых рабов, укрывающихся в убежи-
щах-киломбо, а вторая, характерная для славящегося своими ко-
пями региона Минас-Жерайс, с местными преданиями о подзем-
ных ходах.

«Пляска костей» – самый яркий пример «страшных исто-
рий». Это произведение и по сей день непременно включают во
все антологии португалоязычной готической прозы. Однако, как
кажется, художественная ценность повести и интерес, который она
представляет для исследователей, не исчерпываются эффектом
воссоздания «ужасного» [Souza Lobo, Andrade Furtado, 2022], вир-



Португальские легенды и бразильские поверья
в повести Бернардо Гимараэнса «Пляска костей»

99

туозно достигаемым Бернардо Гимараэнсом. По нашему мнению,
самым примечательным в этом произведении является то, что в нем
особенно колоритно отразился образ бразильской культуры как
«плавильного котла» – так латиноамериканисты любят называть
причудливый симбиоз европейской, индейской и африканской
традиций.

В основе повести лежит одна из местных легенд, которую
рассказывает повествователю метис-кабокло ночью «у костра».
Место и время уже сами по себе вписывают страшную историю
кабокло Сирино в контекст традиции с длинной литературной ге-
неалогией – от зимних «страшилок» у комелька до охотничьих
рассказов. Дело происходит на берегу быстрой Паранаибы, а за
спиной у рассказчика и его слушателей простирается тропический
лес, дремучая сельва, образ которой впоследствии, уже в XX в.,
породит обширную «литературу зеленого ада». При этом стоит
подчеркнуть, что легенды и мифы, связанные с ужасами этого «зе-
леного ада», его инфернальными обитателями сложились задолго
до XIX в. – многие из них связаны с еще доколумбовыми пред-
ставлениями коренных обитателей Латинской Америки.

Сирино, в жилах которого течет не только индейская, но и
негритянская кровь, идеально подходит на роль хранителя народ-
ной мудрости, преданий старины и суеверий различных групп и
слоев населения Бразилии. В его повествованиях органично соче-
таются приметы так называемого «обытовленного католицизма»,
народная молва и предрассудочное начало.

Рассказ Сирино представляет собой несколько сюжетов, свя-
занных между собой общей темой. Речь идет о «неупокоенной
душе» (alma penada) – призраке человека, погребенного без хри-
стианского ритуала, – или того, кто наказан за грех вечным блужда-
нием. Европейская, а в особенности иберо-романская культура
знает множество подобных примеров из литературы и фольклора,
но у Бернардо Гимараэнса этот образ обрастает немалым количе-
ством дополнительных смыслов и особенностей. Так, скелет, пу-
гающий ночных путников в лесу, выходит к ним только в «про-
клятый день», пятницу, последний день «страстей Господних».
Его незарытую могилу нельзя засыпать – она открывается вновь и
вновь, так как, по свидетельству местных кабокло, мертвец мстит
за то, что злые убийцы зарыли небрежно его кости, а лесные звери
их растащили. Его нельзя отогнать молитвой – и этот нюанс со-
держит намек на дохристианский характер явления. И, наконец,



Огнева Е.В.

100

скелет, собирая воедино свои кости, танцует и жонглирует чере-
пом. Гротеск, который царит в рассказе Сирино, воспринимается
его наивными собратьями-кабокло как нечто само собой разу-
меющееся, а просвещенному слушателю кажется забавным нару-
шением художественного кода: пляска скелета снижает страшный
эффект.

Однако, представляется, что этот мотив на самом деле явля-
ется интереснейшей контаминацией двух различных традиций.
Первая связана с испанскими и португальскими романсами о
встрече некоего кабальеро с черепом на дороге: заносчивый греш-
ник не хоронит, а пинает череп, за что должен поплатиться. Вторая
же – намного более древняя – является частью того индейского
культурно-мифологического субстрата, на который «наложились»
впоследствии европейские предания. Речь идет о «Катящемся Че-
репе», страшном обитателе бразильских лесов.

Мифологическую картину мира бразильских индейцев ис-
следователи восстанавливали, опираясь на свидетельства и хроники
первооткрывателей и миссионеров. Так, интереснейшие наблюде-
ния оставили в XVI в. португальцы-иезуиты Жозе де Аншьета и
Мануэл де Нобрега, корабельный пушкарь немец Ганс Штанден,
спутник английского корсара Томаса Кэвендиша Энтони Нэйвет,
нидерландский теолог Гаспар ван Баэрле. По их рассказам мы мо-
жем представить себе индейский пандемониум. Любопытно, что
иезуит Жозе де Аншьета сам верит в существование «лесных де-
монов», антагонистов рода человеческого. Ночной лес – царство
жестокого Курупиры (впоследствии, после ассимиляции в бра-
зильской среде рабов из Африки, негритянская фонетика транс-
формировала индейское название в Каапору). В одной из своих
зловещих метаморфоз он обретает облик черепа с горящими гла-
зами и птичьими крыльями. «Братья-миссионеры сами видели уби-
тых им индейцев», – писал Аншьета [Сâmara Cascudo, 1971, с. 107].

Так «неупокоенная душа» приобретает и черты, характерные
для древних «лесных мифов». Это объясняет и дальнейшие при-
ключения Сирино, пытавшегося проехать сквозь прóклятый лес на
своем осле. Каким-то загадочным образом скелет, усевшийся сза-
ди кабокло, заставляет того подняться в воздух – и полететь. Воз-
можно, и тут сказываются архаические черты образа, которые
приписывали черепу птичьи крылья.

По нашему мнению, однако, наиболее вероятна все же дру-
гая версия: Бернардо Гимараэнс «переписывает» на бразильский



Португальские легенды и бразильские поверья
в повести Бернардо Гимараэнса «Пляска костей»

101

лад эпизод из хорошо известной ему и его современникам порту-
гальской легенды «Дама Козья Нога» (A Dama Pé-de-Cabra, 1851)
Алешандре Эркулану. Летающего онагра с двумя всадниками, со-
вершающего воздушное ночное путешествие по приказу «неупо-
коенной души», в своей версии легенды описал именно этот вы-
дающийся представитель португальского романтизма. Но ведь и
он, по его собственному признанию, лишь воссоздал легенду, по-
черпнув сюжет в средневековых документах!1

У Эркулану «готический» сюжет был тесно связан с любов-
ной историей. Сирино у Гимараэнса по тому же принципу органи-
зует свое повествование: первопричина бед скрывается под воро-
хом отступлений и споров. Это, как и у Эркулану, драма любви,
измены, ревности и мести. Заимствуя материал у португальского
романтика, бразильский писатель, решающий уже иные эстетиче-
ские задачи, меняет акценты, адаптируя материал к другому вре-
мени и месту, другим персонажам.

История любви, греха и погибели теперь разворачивается
уже не в Португалии рыцарских времен, а в бразильской глуши,
среди кабокло. Коварный соперник по имени Тимотео решает из-
вести некоего Жоана Паулисту в отместку за то, что того предпо-
чла его бывшая возлюбленная – красивая поселянка Каролина. За-
манив в сельву несчастного Жоана, злой убийца со своим подручным,
ловцом и дрессировщиком змей, насылает свирепых гадюк на при-
вязанного к дереву незадачливого юношу.

Фигура загадочного капрала, умеющего «заговаривать» ядо-
витых змей так, что они безоговорочно повинуются ему, овеяна в
рассказе Сирино мистическим ореолом. Суеверный кабокло срав-
нивает его с самим дьяволом. Капрал-колдун так подчиняет своей
власти рептилий, что они ласково обвивают его шею и даже вкла-
дывают голову в его открытый рот. Примечательно то, что «змеи-
ный» мотив также представляет собой бразильское «добавление» к
европейской легенде. Он, как и образ Катящегося Черепа с огнен-
ными глазами, архаичен и является контаминацией индейских ми-
фов о змее Мбоигуасу или Мбойтата, которые описывал еще Жозе
де Аншьета. Встреча с враждебной человеку злой силой, по преда-
ниям, сулит человеку неминуемую гибель2 [Огнева, 1987].

1 Подробнее об этом см.: [Огнева, 2024].
2 В повествовании Сирино то и дело проскальзывают различные реми-

нисценции, связанные со «змеиным мифом» – то ему мерещатся огненные круги,

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%BE%D1%80%D1%82%D1%83%D0%B3%D0%B0%D0%BB%D1%8C%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F_%D0%BB%D0%B8%D1%82%D0%B5%D1%80%D0%B0%D1%82%D1%83%D1%80%D0%B0
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D0%BE%D0%BC%D0%B0%D0%BD%D1%82%D0%B8%D0%B7%D0%BC


Огнева Е.В.

102

Отметим, что впоследствии «змеиный мотив» в бразильской
культуре претерпел ряд изменений, вступив в специфический сим-
биоз с европейскими сказочными темами. Так, Силвио Ромеро за-
фиксировал бытование сказок с «мелюзианским» мотивом. Змея
вступает в определенный союз с человеком – и, в отличие от
Мбойтата, воплощения абсолютного зла, – действует, основываясь
на принципах некого справедливого договора. Последнее ближе и
понятнее мироощущению кабокло: в зловещем мире, полном
опасностей, должны работать какие-то закономерности, стихийное
соотношение добра и зла, скрытая – пусть непостижимая – логика!

Она и срабатывает в повествовании Сирино. Прежде всего
стоит иметь в виду, что ни Жоан Паулиста, ни его убийца, в отли-
чие от своих португальских прообразов, не являются в народном
миропонимании «мучениками любви». Жоан Паулиста перед ли-
цом смерти ведет себя не как герой, а как безвольная жертва, гото-
вая отказаться от Каролины и уступить ее сопернику. И тому уже
не важна любовь красавицы, а важна лишь месть. То есть речь
идет не о долге и чести, не о святых обетах – а о страхе и живот-
ной злобе. Персонажей «Дамы Козьей Ноги» у Эркулану вел рок,
игра высших сил, а Бернардо Гимараэнс демонстративно снижает
эффект: теперь это житейская, пусть и таинственная, история.

Вместе с тем и здесь действует промысел высших сил. Сви-
детельство тому – три смерти участников лесного происшествия.
Хотя Жоану Паулисте и удается вылечиться от ядовитых укусов,
но убийцы затем все равно расправляются с ним. Но и их, в свою
очередь, тоже ждет скорый конец: соперника злосчастного Жоана
Паулисты прикончат конвоиры по пути к месту суда, а капрала-
змеелова – неожиданно и необъяснимо вышедшие из повинове-
ния гадюки. Страшная логика в рассказе Сирино как будто ука-
зывает на то, что в заповедном месте не спасется ни правый, ни
виноватый.

Своеобразным постскриптумом к историям о прóклятых
пятницах в ночном лесу, танцующем скелете и летающем осле, а
также о лютой смерти Жоана, которому, собственно, и принадлежат

то он сам ощущает себя загипнотизированным скелетом, как змеей (como um sapo
cuando enxerga cobra [Guimarães, 1900, с. 237]), то готов броситься от скелета
хоть в пасть удава. В коллективной памяти народа «страшные» мотивы костей и
змеи сплетены и выступают как устойчивый атрибут лесного пандемониума.
(Прим. – Е.О.)



Португальские легенды и бразильские поверья
в повести Бернардо Гимараэнса «Пляска костей»

103

пляшущие кости, становится традиционный для иберо-романских
легенд образ могилы, которую невозможно зарыть, покуда не от-
молят лежащего в ней покойника. Но препятствием для богоугод-
ного дела является даже не то, что сначала следовало бы собрать
разбросанные по сельве кости, а алчность местного викария. Не-
достойный священнослужитель требует с нищих кабокло оплатить
столько молитв, сколько в скелете костей, включая самые малень-
кие. Таким образом становится ясно, что история никогда не за-
вершится. Как не завершится и блуждание другой неупокоенной
души – в легенде Эркулану.

Португальский романтик построил свою повесть наподобие
китайской шкатулки, заключив истоки легенды в двойную раму,
максимально усложнив игру нарративных инстанций, и обманул
читательские ожидания, скрыв первопричину событий. Ирония
бразильского романтика также освещает сам процесс рассказыва-
ния. Гимараэнс, как и Эркулану, постоянно намекает на дистанцию
между своим альтер эго и Сирино, историю которого слушает. Со-
беседник старого Сирино – человек рациональный, образованный
горожанин, который, с одной стороны, восхищается колоритным
сказом, с другой – старается оспорить «неправдоподобные» его
детали.

Этот аспект характерен для многих произведений позднего
романтизма – и Бернардо Гимараэнс мог бы использовать повество-
вательную структуру, с успехом опробованную, скажем, Ш. Нодье
в новелле «Инес де лас Сьеррас» (Inès de Las Sierras, 1837) или Г. Го-
мес де Авельянедой в «Русалке из Голубого озера» (La Ondina del
Lago Azul, 1860). У обоих этих авторов загадочное «романтиче-
ское» приключение заключено в раму «неромантического» про-
заического истолкования. Трезвый рассудок «объясняет» мистиче-
ское происшествие, жертвой или участником которого становится
возвышенная поэтическая душа.

Бразильскому писателю эти примеры были хорошо известны,
Нодье и Авельянеда входили в его круг чтения. Однако он выби-
рает несколько иной путь: он как бы «перемешивает» прозаиче-
скую и поэтическую правду, чередуя версии Сирино и его слуша-
теля. Просвещенный горожанин прозрачно намекает на то, что
Сирино в ту прóклятую пятничную ночь был изрядно навеселе,
возвращаясь от кума, и принял лунные блики и обычные голоса
природы за пляску скелета, а путешествие на осле просто про-
спал... Однако у кабокло находятся убедительные контраргументы,



Огнева Е.В.

104

и тогда горожанин выступает со своим собственным рассказом о
ночной поездке через лес. Надо признать, что в этом эпизоде, хотя
его и воссоздает «культурный рассказчик», нагнетание ужасного
ничуть не уступает страшным картинам из повествования наивного
кабокло. Как, откуда могли взяться на узкой лесной тропе в лун-
ную полночь двое негров, медленно тащивших труп?

При этом «горизонты ожиданий» рассказчика и слушателей-
кабокло, замерших у костра, решительно не совпадают: горожанин
боялся стать свидетелем и жертвой криминальной истории – наив-
ные же слушатели ожидали явления потусторонних сил. И напрасно
горожанин рассчитывает на воспитательную силу прозаического
объяснения своего заблуждения, ссылаясь на оптический обман (за
негров он принял черно-белую корову). Посмеявшись над бестол-
ковостью горожанина (корову-то легко по запаху узнать!), Сирино
предлагает свой альтернативный сценарий – приблизившись к
призрачной корове, путник мог бы на самом деле увидеть мертвеца:
«...И этот мертвец вскочил бы вам на спину, и вы полетели бы по
воздуху вместе с лошадью и только на другой день очнулись дома
в постели, Бог знает, каким чудом бы там оказавшись – вы и тогда
продолжали бы думать, что привидения – это предрассудок?» [Ги-
мараэнс, 1968, с. 26].

Таким образом, рассчитанный на отрезвляющий эффект рас-
сказ о приключении горожанина своей цели не только не достигает,
но и провоцирует Сирино продолжать свою «жуткую» (horrivel)
повесть – и объявить о принципиальной невозможности ее завер-
шить: нельзя пересчитать потерянные косточки скелета несчастного
Жоана Паулисты, невозможно и оплатить за него заупокойные
службы.

Художественный прием, использованный Эркулано в «Даме»,
повторяется на свой лад: в португальской легенде невозможно бы-
ло доискаться первопричины, логического начала – в бразильской
легенде цепочке ужасных явлений не положено конца. В обеих
романтических новеллах источником бед и ужасов становятся пре-
ступление страсти и наказание. И в обеих просматривается общая
тенденция: женщина, из-за которой произойдет цепочка зловещих
событий, не более чем инструмент, повод для того, чтобы мужчины
свершили свою месть. У португальской Дамы даже нет имени, а судьба
метиски Каролины и вовсе не интересует рассказчиков. Месть
оказывается сильнее любви, и в народном понимании именно это
делает Тимотео злодеем, за это их с подельником ждет расплата.



Португальские легенды и бразильские поверья
в повести Бернардо Гимараэнса «Пляска костей»

105

Как уже говорилось выше, творчество Бернардо Гимараэнса
обычно связывается с зарождением регионализма в бразильской
литературе. Действительно, его вдохновенные описания берега
Паранаибы, «огненной змеи», ночного леса, быта метисов-кабокло
с их привычками и занятиями делают его одним из основополож-
ников этой литературной традиции. Особый интерес регионалистов к
языку своих персонажей явственно проявился уже и в «Пляске костей»:
писатель с удовольствием подмечает в речи Сирино пословицы и по-
говорки его края, призывы к местным святым, упоминания народ-
ных праздников и обрядов. Так, Сирино, говоря о пляске скелета,
уподобляет того ярмарочному бумажному человечку, которого
кукловод дергает за ниточки, а сами жесты привидения сравнивает
с деревенскими танцами под звуки виолы1.

К своему городскому слушателю кабокло обращается «хозя-
ин» (mi amo), однако социальная дистанция постоянно нарушается.
По мнению горожанина, забавен и наивен метис Сирино, слепо ве-
рящий в чудеса. А по мнению Сирино, слеп и наивен как раз «хо-
зяин», упорно пытающийся предложить рациональные объяснения
чудесного, верящий в «статистику» и в то, что по ночам бодрствуют
лишь непризнанные гении.

Романтическая ирония alter ego писателя сталкивается со
своего рода народной иронией, которая отказывает городским чу-
дакам в праве судить и интерпретировать полную заповедных
смыслов и тайн жизнь сертанов, лесов и побережья. И в этом по-
единке рационалист отступает, сраженный коллективной уверен-
ностью слушателей в правоте и достоверности народной молвы.
«Народ говорит» (diz o povo), «все вокруг знают» (в оригинале еще
напористее – é cousa certa e sabida, «это уж точно и всем известно»
[Guimarães, 1900, с. 243]).

Возможно, горожанин менее убедителен для аудитории, со-
бравшейся ночью у костра. Сам антураж, затихающие звуки только
что отшумевшей бури, река, подобная «огненной змее», – все это
работает в пользу Сирино как рассказчика. Более того, в повество-
вании Сирино оживает общая память слушателей, отсылки к их
поверьям и приметам. Да и сама по себе речь Сирино звучит на-
много экспрессивнее. Сам горожанин признает: «Старый лодочник
рассказывал свою жуткую историю не так гладко, как я только что

1 В русском переводе это «скрипка», из-за чего старомодный и деревен-
ский образ пляски несколько тускнеет. (Прим. – Е.О.)



Огнева Е.В.

106

воспроизвел ее, но зато куда более живо и непосредственно, со-
провождая свои слова выразительной жестикуляцией и звукоподра-
жаниями, которых пером не опишешь» [Гимараэнс, 1968, с. 21].

Нельзя не согласиться с Ф. ван Эрвеном Кабалой, подме-
тившим это неполное соответствие между общим стилем «Пляски
костей» и периодическими попытками передать ту стихию устной
речи (оralidade) Сирино, которая оказывает гипнотическое влия-
ние на сидящих у костра (см.: [Erven Cabala, 2018]). Действитель-
но, в ее стилизации Гимараэнс не всегда последователен. Но его
открытый намек на эту свою неспособность, неполноту в передаче
чужого высказывания оставляет читателю простор для воображения.
Читатель волен сам представить себе артистизм Сирино-повествователя,
его дикую (дословно у писателя – «лесную») жестикуляцию, и эта
«зона умолчания» тоже становится частью художественного за-
мысла Гимараэнса-романтика.

Ведь цель писателя – если не опровергнуть своего alter ego –
горожанина, то хотя бы поспорить с тем, что кабокло Сирино –
«ненадежный рассказчик». Во всяком случае, «народная правда»
Сирино должна предстать равновесомой житейской прозе горожа-
нина, а не полностью уступать ей. Этому способствует и компози-
ция «Пляски костей» – недаром история горожанина с ее прозаи-
ческим объяснением чудесного и ужасного в повести расположена
посередине, между двумя рассказами Сирино. Становясь своеобраз-
ным «антитезисом» свидетельству о танцующем скелете, она сама
опровергается находчивым кабокло, и в финале ее эффект мерк-
нет, «снятый» магией предания о гибели Жоана Паулисты.

Повесть Бернардо Гимараэнса еще не полностью соответ-
ствует всем критериям регионалистской литературы, отличитель-
ными чертами которой в конце XIX в. станут сентиментальность и
мелодраматизм, идеализация простых нравов и их носителей. Ав-
торская ирония и гротеск не позволят сделать из Жоана Паулисты
героя ни при жизни, ни перед лицом смерти, ни после нее. Зато
писателю удастся создать поучительную притчу о зле, истоки ко-
торого он показывает, актуализируя культурную память и евро-
пейского романтизма, и автохтонных мифов своей родины.



Португальские легенды и бразильские поверья
в повести Бернардо Гимараэнса «Пляска костей»

107

Список литературы

Гимараэнс Б. Пляска костей // Под небом Южного Креста: бразильская но-
велла XIX–XX веков. – Москва : Художественная литература, 1968. –
С. 17–31.

Огнева Е.В. Нарушение обета: готическая фабула в португальской литературе
первой половины XIX века // Литературоведческий журнал. – 2024. – № 3(65). –
С. 74–86.

Огнева Е.В. Предисловие // Мифы, сказки, легенды Бразилии. – Москва : Художе-
ственная литература, 1987. – С. 5–24.

Огнева Е.В. Регионализм. Бразилия // Словарь течений литературы XX века: Россия,
Европа, Америка : в 2 кн. – Москва : ИМЛИ РАН, Река времен, 2023. – Кн. 2. –
С. 258–259.

Câmara Cascudo L. de. Antologia do folklore brasileiro. – São Paulo : Martins, 1971. –
672 p.

Erven Cabala van F. Romantismo e oralidade em “A dança dos ossos” de Bernardo
Guimarães // Cadernos Literários. – 2018. – N 26(1). – P. 71–80.

Guimarães B. A Dança dos Ossos // Guimarães B. Lendas e Romances. – Rio de
Janeiro : Garnier, 1900. – P. 207–245.

Ortiz R. Románticos e folcloristas. – São Paulo : Olho d'Água, 1992. – 102 p.
Romero S. O Folklore brasileiro. Cantos populares do Brasil. – São Paulo : EDUSP,

1985. – 306 p.
Souza Lobo de D., Andrade Furtado de E. Memórras de medo: A constituição do

terror em “A dança dos ossos” de Bernardo Guimarães // Navegações. – 2022. –
Vol. 15, N 1. – 9 p.

References

Guimarães, B. (1968). Pliaska kostei. In Pod nebom Iuzhnogo Kresta: brazilskaia no-
vella XIX–XX vekov (pp. 17–31). Moscow: Khudozhestvennaia literatura.

Ogneva, E.V. (2024). Narushenie obeta: goticheskaia fabula v portugalskoi literature
pervoi poloviny XIX veka. Literaturovedcheskii zhurnal, 65(3), 74–86.

Ogneva, E.V. (1987). Predislovie. In Mify, skazki, legendy Brazilii (pp. 5–24). Moscow:
Khudozhestvennaia literatura.

Ogneva, E.V. (2023). Regionalizm. Braziliia. In Slovar’ techenii literatury XX veka:
Rossiia, Evropa, Amerika. V dvukh knigakh. Kn. 2 (pp. 258–259). Moscow: IMLI
RAN, Reka vremen.

Câmara Cascudo, L. de. (1971). Antologia do folklore brasileiro. São Paulo:
Martins.

Erven Cabala van, F. (2018). Romantismo e oralidade em “A dança dos ossos” de
Bernardo Guimarães. Cadernos Literários, 26(1), 71–80.

Guimarães, B. (1900). A Dança dos Ossos. In B. Guimarães, Lendas e Romances
(pp. 207–245). Rio de Janeiro: Garnier.

Ortiz, R. (1992). Románticos e folcloristas. São Paulo: Olho d’Água.



Огнева Е.В.

108

Romero, S. (1985). O Folklore brasileiro. Cantos populares do Brasil. São Paulo:
EDUSP.

Souza Lobo de, D., & Andrade Furtado de, E. (2022). Memórras de medo: A constituição
do terror em “A dança dos ossos” de Bernardo Guimarães. Navegações, 15(1), 1–9.

Об авторе
Огнева Елена Владимировна – кандидат филологических наук,

ведущий научный сотрудник кафедры истории зарубежной литературы
филологического факультета, Московский государственный университет
им. М.В. Ломоносова, Россия, Москва, ognelen@hotmail.com

About the author
Ogneva Elena Vladimirovna – Cand. Sc. (Philology), leading research

fellow, Department of History of Foreign Literatures, Philological Faculty, Lo-
monosov Moscow State University, Russia, Moscow, ognelen@hotmail.com

mailto:ognelen@hotmail.com
mailto:ognelen@hotmail.com



