
98

ФИЛОСОФИЯ СОЗНАНИЯ И ГНОСЕОЛОГИЯ
PHILOSOPHY OF CONSCIOUSNESS AND EPISTEMOLOGY

УДК: 165.0:003            DOI: 10.31249/chel/2024.04.06

Суханова О.А.
МЕНТАЛЬНЫЕ ОБРАЗЫ В ПЕРСПЕКТИВЕ
ТЕЛЕСНО-ОРИЕНТИРОВАННОГО ПОДХОДА
Национальный исследовательский университет

«Высшая школа экономики»,
Институт научной информации по общественным наукам РАН,

Россия, Москва, o.skhnv@gmail.com

Аннотация. В статье рассматривается возможность применения телесно-
ориентированного подхода для исследования восприятия образов. Предлагается
отход от представления об образности как исключительно визуально определен-
ной и связанной с анализом художественных практик. В обзоре некоторых под-
ходов в рамках теории образа отмечается общая тенденция отказа от миметиче-
ской теории, традиционно применяемой для объяснения природы образности.
Анализируется мультисенсорный аспект восприятия и интерпретации опыта с
обращением к идеям Гуссерля, Мерло-Понти, впоследствии использованным в
энактивизме, и основным положениям теории воплощенного познания (embodied
cognition). Для построения линии перехода от тематизации телесного опыта к тео-
рии образа, основанной на теоретических положениях телесно-ориентированной
методологии в эпистемологии, рассматриваются идеи Мерло-Понти. Это становит-
ся возможным благодаря пересмотру дуалистического разделения границ внешнего
и внутреннего, присущего западной метафизической традиции, в проекте француз-
ского феноменолога. Обращение к специфике ментальных образов (mental imagery)
демонстрирует значимость образного и визуального опыта. После обзора их ин-
терпретации в Новое время делается вывод об аутопоэтичной природе менталь-
ных образов, представляющих сложное объединение совокупности перцептивных
данных, отсылающих друг к другу вплоть до эффекта синестезии. Ментальные

https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-document-synod-amazon.html
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-document-synod-amazon.html
http://www.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://www.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/what-ecological-sin
https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/what-ecological-sin


Ментальные образы в перспективе телесно-ориентированного подхода

99

образы не являются чистым продуктом разума, но возникают в многогранном
процессе организации перцептивного опыта, задействующего телесность субъекта.

Ключевые слова: визуальные образы; ментальные образы; воплощенное
познание; энактивизм; феноменология тела; философия Нового времени.

Поступила: 24.03.2024                              Принята к печати: 20.06.2024

Sukhanova O.A.
Mental imagery from the perspective of embodied cognition approach

HSE University, Institute of Scientific Information for Social Sciences of
the Russian Academy of Sciences,

Russia, Moscow, o.skhnv@gmail.com

Abstract. The article considers the body-oriented approach to the field of image
studies. It proposes a shift away from the idea of imagery as being only visually defined
and related to the analysis of artistic practices. Contemporary approaches to the image
theory follow a general tendency to reject the mimetic theory, which is traditionally
used to explain the nature of images. It is proposed to refer to certain ideas developed
by Husserl and Merleau-Ponty, which were reflected in the idea of enactivism later.
Merleau-Pontyʼs ideas are considered to have established a line of transition from the
thematization of bodily experience to the image theory based on the main provisions of
the body-oriented methodology in epistemology. It becomes possible due to the recon-
sideration of the dualistic division of the boundaries between the external and the inter-
nal, inherent in the Western metaphysical tradition, in the project of the French phe-
nomenologist. The article traces the development of the concept of mental imagery in
Modern Western philosophy and suggests that mental images are autopoietic and can be
regarded as a complex combination of perceptual data, referring to each other up to the
effect of synesthesia. It is shown that mental images should not be regarded as a pure
product of the mind, but that they are emerged in the process of complex organization
of perceptual experience, which involves the embodiment of the subject.

Keywords: visual images; mental images; embodied cognition; enactivism; phe-
nomenology of the body; Modern philosophy.

Received: 24.03.2024                                                  Accepted: 20.06.2024

Введение

В современных исследованиях, касающихся особенностей
восприятия субъекта, его взаимодействия с окружающим миром в
процессе познания и ментальных коррелятов физических объек-
тов, все более отчетливо намечается стратегия мультидисципли-

https://www.lifesitenews.com/news/cardinal-burke-warns-faithful-about-calls-forecological-conversion
https://www.lifesitenews.com/news/cardinal-burke-warns-faithful-about-calls-forecological-conversion
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-document-synod-amazon.html
https://www.vaticannews.va/en/vatican-city/news/2020-02/final-document-synod-amazon.html
http://www.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://www.vatican.va/content/francesco/en/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/what-ecological-sin
https://www.ncronline.org/earthbeat/faith/what-ecological-sin


Суханова О.А.

100

нарности. В настоящей статье оценивается продуктивность обра-
щения к проблематике образов с опорой на основные положения
телесно-ориентированного подхода. Это дает возможность расши-
рить его применимость и позволяет проанализировать значение
визуального опыта для теории познания. Обращение к этому под-
ходу призвано обратить наше внимание на многогранность чувствен-
ного опыта и показать, что проживание телесного опыта в связке с
восприятием среды является инструментом познания действитель-
ности. Для этого мы обратимся к феноменологическому подходу к
проблематике телесного опыта, представленному в работах
М. Мерло-Понти и далее развитому в энактивизме.

В статье предлагается переход от метафоры взгляда как
принципа познания и соответствующей субъект-объектной модели
к более комплексной, включающей в себя помещенного в среду
воплощенного субъекта и его восприятие образов.

Многообразие определений понятия «образ», выработанных
в рамках различных подходов, не позволяет ограничить богатство
его содержания одним определением. Вместо этого более продук-
тивным представляется обзор самих подходов к трактовке природы
образа и их методических предпосылок.

Теории образа против теории репрезентации

Теория репрезентации, традиционно используемая для объ-
яснения природы образа, основана на классической для западной
метафизики парадигме дуалистического противопоставления та-
ких категорий, как ум и материя, субъект и объект. Это противо-
поставление транслируется в модель восприятия, и на ее основа-
нии рассматриваются отношения между объектами и образным
представлением о них [Митчелл, 2017, с. 32].

Дискуссию о неполноте объяснения, предлагаемого семио-
тической моделью, начали классики семиологии, обращавшиеся к
визуальной тематике. Например, Р. Барт анализирует аффективное
впечатление от фотографии, которое не сводится к впечатлению,
полученному от конкретного изображения [Барт, 2011]. Он пред-
лагает теорию, согласно которой аффект от восприятия фотогра-
фии вызван не изображенным референтом, а скорее чем-то из
плоскости невидимого, имеющего косвенное отношение к снимку.



Ментальные образы в перспективе телесно-ориентированного подхода

101

В работе Camera lucida Барт обогащает семиотическую модель
использованием феноменологических терминов.

«Иконический поворот» (iconic turn), о котором впервые за-
говорил Готфрид Бём в 1994 г., наметил исследовательскую траек-
торию, построенную на отвержении репрезентативной трактовки.
В рамках этого подхода предлагается сфокусироваться на исследо-
вании «внутренней структуры связи образа», его связи с матери-
альным носителем и возможном интересе к природе образности со
стороны теории познания [Инишев, 2012, с. 187].

Можно привести другой пример подхода к проблематике
образа, который предлагает отказаться от попытки объяснения его
природы и вместо этого исходить из практик его воспроизводства.
Историк искусства Э. Гомбрих в эссе «Размышления об игрушечной
лошадке» критикует представления об образе как об имитации,
обратившись к детским игровым практикам. Анализируя специфику
игры, в которой «палка-лошадка» используется для реконструкции
процесса катания на лошади, Э. Гомбрих показывает, что в данном
случае игрушка не имитирует образец – настоящую лощадь – и не
пытается полностью копировать ее черты. Для ребенка не принци-
пиально внешнее сходство палки с лошадью, о котором можно го-
ворить довольно условно. Принципиальным является способ при-
менения объекта в игровой практике: палка «становится лошадью»,
поскольку превращается в заменяющий ее объект, то есть выпол-
няет соответствующие функции в рамках заданной практики
[Gombrich, 1985, p. 2].

Томас Митчелл представляет классификацию типов образ-
ности, в которую включены не только образы, обладающие ис-
ключительно визуальным содержанием (возникающие в художест-
венной практике) и вербально обусловленные (в качестве описания
чего-либо / метафорические) [Митчелл, 2017, с. 25]. Он отмечает,
что образом можно назвать комплекс перцептивных данных или
класс ментальных объектов. Т. Митчелл предлагает их условную
классификацию, демонстрируя, что проблему следует понимать
шире, учитывая не только традиционно причисляемые к этому
классу представления, обладающие визуальным содержимым. Типы
образности не ограничиваются графическими образами, традици-
онно анализируемыми исследователями при обращении к много-
образию художественных практик. Согласно Т. Митчеллу, образы

mailto:o.skhnv@gmail.com


Суханова О.А.

102

не являются чем-то постоянным в метафизическом смысле и не могут
трактоваться как нечто исключительно визуальное. При их исследо-
вании он исходит из предпосылки, что образы «задействуют мульти-
сенсорное восприятие и интерпретацию» [Митчелл, 2017, с. 37].

Эпистемологическая значимость ментальных образов
в философии Нового времени

Визуальные образы традиционно связывались с анализом
художественных практик, однако не стоит недооценивать их зна-
чимость для эпистемологии. На это указывает двойственность по-
нимания эстетики как, с одной стороны, науки о прекрасном и
способах его распознавания, с другой – науки о чувственном вос-
приятии, имеющей дело с ощущениями [Ямпольская, 2018, с. 120].
Эпистемология также изучает восприятие, хотя и задействует
иные методологические установки.

Метафора взгляда и сопряженная с ней метафора света ис-
пользовались в философии со времен Платона в качестве гносео-
логического принципа. Позднее в научных изданиях появляется
представление о «глазе разума» [Деннетт, 2003]. Р. Грегори в ра-
боте «Разумный глаз» рассуждает о значимости зрительного опыта
для получения представления об объекте. Он подчеркивает, что
зрительный образ воспринимается «разумным глазом», что озна-
чает связанность визуального опыта с когнитивной активностью и
его обогащением данными, приобретенными с помощью других
органов чувств [Грегори, 2003, с.15].

Это означает, что при исследовании образов в актуальном
опыте ви́дение неотделимо от других чувственных модальностей,
следовательно, полученные чувственные данные обрабатываются
не по отдельности, «одноканально», а в их совокупности. Связан-
ные с тактильностью метафоры также являются неотъемлемой ча-
стью получения представления о фактах мира. В феноменологии
мотив направленности на объект в основополагающей гуссерлев-
ской идее об интенциональности претерпевает трансформацию в
работах М. Мерло-Понти: «…тело увлекает за собой интенцио-
нальные нити, которые связывают его с окружением, и в итоге яв-
ляет нам как воспринимающего субъекта, так и воспринимаемый
мир» [Мерло-Понти, 1999, с. 107].



Ментальные образы в перспективе телесно-ориентированного подхода

103

Философская дискуссия о ментальных образах (mental imagery)
зарождается в Новое время. На основании осмысления основных
концепций философов этого периода об идеях мы выявим, что
легло в основу концепции ментальных образов и как это соотно-
сится с принципами телесно-ориентированного подхода.

Первым философом Нового времени, который интерпрети-
ровал идеи в новом ключе, стал Дж. Локк, описавший процесс по-
лучения идей исходя из парадигмы сенсуализма. Развивая теорию
познания, мыслитель использует термин «идея» для обращения к
данным чувственного опыта. Согласно Дж. Локку, она понимается
как объект мышления человека, воспринимаемый и приобретае-
мый непосредственно в ощущениях или рефлексивно. Идея в та-
кой трактовке характеризуется как непосредственный объект ума,
который он имеет перед собой, знает и видит в себе: «Все, что ум
воспринимает в себе и что есть непосредственный объект воспри-
ятия, мышления или понимания [understanding], я называю идеею…»
[Локк, 1985–1988, I, с. 183].

Идея в такой трактовке отлична от предлагаемого платони-
ческого объяснения, интерпретирующего природу идей по модели
репрезентативизма. В учении Дж. Локка идея представляется как
комплексный объект, восприятие которого, говоря в современных
терминах, мультимодально. Важно понимать, что это замечание
касается скорее сложных идей, чем простых. Деятельность ума
(operations), или, как можно сформулировать в современных тер-
минах, когнитивная активность, в теории познания Дж. Локка по-
лучает достаточно широкую трактовку. Под деятельностью ума
понимаются не только акты направленности на объект познания,
инициированные человеком, но и охваченность аффектами [там
же, с. 280–284].

Учение Локка об идеях во многом повлияло на мысль
Дж. Беркли, в чьих работах понятие «идея» представлено в гораздо
более проработанном и развитом виде. И Дж. Локк, и Дж. Беркли
говорят об идее как о «непосредственном объекте ума», однако по-
разному понимают термины этого определения, что отражается на
других различиях в их философских системах. В частности, тер-
мин understanding трактуется Локком достаточно широко, подра-
зумевая под ним в некоторых местах процесс познания, иногда –



Суханова О.А.

104

ум в целом, а временами понимание. Для Беркли understanding озна-
чает восприятие идей.

В теории познания Дж. Беркли фактически разрабатываются
положения о ментальных образах, довольно близкие к современ-
ным концепциям когнитивных наук об образах и воображении.
Термин «идея» в его работах используется достаточно непривыч-
ным образом, поскольку относится как к реальным вещам, так и к
образам: «…идеи, запечатленные в ощущениях творцом природы
следовало бы назвать действительными вещами, а образы вообра-
жения и памяти – идеями в собственном смысле слова» [Беркли,
1978, с. 185]. Подобное понимание является следствием иммате-
риализма Дж. Беркли.

Мыслитель выделяет два источника получения идей. Реальные
идеи воспринимаются нами в чувствах, в то время как фантастиче-
ские идеи представляют собой продукт деятельности воображения,
когда человек вызывает в себе идеи [там же, с. 187]. Реальные
идеи более яркие, упорядоченные и сообщаются нам другим духом
(Богом). Идеи воображения и памяти отличаются меньшей степе-
нью яркости и упорядоченности. Их источник кроется в деятель-
ности нашего ума. Дж. Беркли отмечает еще одну особенность
идей воображения, которая связана с нашей способностью не
только представлять, но и сочетать различные идеи между собой
или разделять их [там же, с. 157].

Фантастические идеи, согласно Дж. Беркли, отличаются от
реальных степенью «яркости» и упорядоченности, однако воз-
можность их воображения ничуть не менее важна, чем непосред-
ственное чувственное восприятие идей. Воображение «химериче-
ских» идей в учении Беркли является достаточно важной частью
активности ума. Он утверждает, что человек обладает способно-
стью воображать идеи, которые не были ранее объектом непосред-
ственного восприятия: «Я могу вообразить человека с двумя голо-
вами или верхние части человека, соединенные с телом лошади»
[там же, с. 157]. Механизм создания химерических образов осно-
ван на способности ума воображать соединение разрозненных
чувственных данных, которые были непосредственно восприняты
ранее. Способность создания в нашем сознании образов, которые
не были получены в опыте, на основе комбинации чувственных
данных, указывает на значимость ментальных образов и вообра-



Ментальные образы в перспективе телесно-ориентированного подхода

105

жения в целом для познающего субъекта, поскольку эта способ-
ность позволяет интуитивно предварять результаты процесса по-
знания.

В теории познания Дж. Беркли воспринимаемые вещи назы-
ваются собраниями идей (collections of ideas). Он приводит при-
мер: «Когда я слышу, что по улице проезжает карета, я непосред-
ственно воспринимаю только звук; однако на основании опыта,
связывающего данный звук с каретой, мне могут сказать, что я
слышу карету. Тем не менее очевидно, что в истинном и строгом
смысле ничего нельзя слышать, кроме звука; и карета собственно
не воспринимается в таком случае чувством, а подсказывается
опытом» [Беркли, 1978, с. 294].

В строгом смысле ничего кроме самого звука в данный мо-
мент нам не сообщается. Однако этот звук опознается нами кон-
кретно. Этот, казалось бы, непосредственно воспринимаемый звук
отсылает нас к уже имевшемуся опыту, в котором он связан с са-
мой каретой. Очевидно, что сама карета не является непосредствен-
ным объектом восприятия для органов чувств. Этот объект, со-
гласно теории Дж. Беркли, является собранием идей, в которое
включены идеи зрения, осязания и вкуса.

В учении Дж. Беркли ментальные образы представляются
комплексной совокупностью чувственных ощущений, восприня-
тых непосредственно или в результате их представления. При этом
восприятие и интерпретация полученных образов опираются на их
мультисенсорное содержание, достраивая недостающие элементы,
как в примере с каретой. В этом примере также раскрывается ин-
тересная особенность ума, состоящая в способности достраивать
полученные неполные чувственные данные до целостного образа.
Это может осуществляться путем присоединения визуального со-
держания к аудиально полученным данным. Интерпретируя при-
мер Дж. Беркли в современных терминах, можно говорить о само-
организующемся характере образов. Аутопоэтичность ментального
образа состоит в том, что он не является чистым продуктом ума, а
возникает в процессе сложного процесса организации перцептив-
ного опыта, задействующего «глаз ума» [Князева, 2020, с. 65].
Полученный образ не детерминирован изначальной установкой
субъекта как инициирующей и организующей собственный опыт



Суханова О.А.

106

инстанцией, а скорее возникает в процессе ко-эмердженции субъ-
екта и мира вокруг.

Кроме того, Дж. Беркли высказывает любопытное в контексте
современных когнитивных теорий предположение: он рассматри-
вает идеи зрения в неразрывной связи с расстоянием и передвиже-
нием: «…идеи зрения суть язык, посредством коего верховный
дух, от которого мы зависим, уведомляет нас, какие осязательные
идеи он намерен запечатлеть в нас в случае, когда мы производим
то или другое движение нашего собственного тела» [Беркли, 1978,
с. 190]. Восприятие идей или получение ментальных образов свя-
зано с передвижением познающего субъекта, что созвучно теоре-
тическим положениям телесно-ориентированного подхода в со-
временной неклассической эпистемологии.

Частично рассмотрев специфику определения ментального
образа философами Нового времени, можно сделать вывод о том,
что ментальные образы представляют сложное соединение сово-
купности ощущений, отсылающих друг к другу, вплоть до эффекта
синестезии. В учениях Дж. Локка и Дж. Беркли, несмотря на обо-
значенные различия, образы обладают чувственным содержанием
и имеют важнейшее значение для их теорий познания.

К телесно-ориентированному взгляду
на проблематику образа

Как отмечает Т. Митчелл, ссылаясь на Х. Бёльтинга, мен-
тальные образы возникают одновременно в теле, памяти и вообра-
жении [Митчелл, 2017, с. 11]. Образы могут быть явлены в сознании
и при этом порождены нашей телесностью, при этом тело является
«живым носителем» или медиумом, который их воспринимает и
фиксирует. Применение телесно-ориентированного подхода к ис-
следованию образов по-новому раскрывает их антропологическое
значение, расширяя поле исследований в рамках этого подхода.

Проблематика образов может быть исследована исходя из их
мультисенсорной природы, что необходимо включает в рассмотре-
ние телесную активность субъекта. Такой подход ориентируется
на представление об энактивном характере процесса познания и мо-
жет быть назван «телесно-ориентированным» [Князева, 2010, с. 42].



Ментальные образы в перспективе телесно-ориентированного подхода

107

В 1990-х годах Ф.Ф.Дж. Варела, Э.Т. Томпсон и Э. Рош
предложили энактивистский подход, вобравший в себя концепции
из феноменологии Э. Гуссерля и М. Мерло-Понти, биосемиотики
Я. фон Икскюля, экологической теории восприятия Дж. Гибсона и
кибернетики второго порядка Х. фон Фёрстера.

Идея телесной воплощенности познания подчеркивает роль
динамической связи между мозгом, телом и окружающей средой
[Newen et al., 2018, p. 3]. В рамках такого холистического подхода
принимается тезис о самоорганизующемся характере когнитивных
процессов, сознание воспринимается как воплощенное, интегри-
рованное непосредственно в среду в телесном опыте агента. По-
следователи энактивизма придерживаются представления о наличии
синкретичной связи между процессами, протекающими на физио-
логическом уровне, и «вдействованием» агента в среду.

В энактивистском подходе прослеживается феноменологиче-
ская позиция, согласно которой мир не является предданным. С по-
зиции энактивизма мир неким образом конституирован в качестве
действительного для субъекта. При этом познавательный акт, как
и любой другой, ведет к увеличению способности формирования
интерактивного взаимодействия с миром, в котором «жизненный
мир» субъекта расширяется именно благодаря его познавательной
деятельности. Это приводит к взаимообусловленным изменениям
как в среде, так и в самом субъекте.

Термин «энактивизм» подчеркивает, что сознание не опре-
делено неким предданным миром и не репрезентирует его, а, ско-
рее, конституируется в результате энактивации воплощенного
субъекта и среды его активности в их совместном взаимодействии
[Varela, Thompson, Rosch, 1991, p. 9]. Тело и среда также не явля-
ются предсуществующими, а конституируются подобным обра-
зом: действия воплощенного субъекта меняют среду, при этом из-
менения в среде оказывают влияние на тело.

Энактивация означает «вдействование» в мир, концептуали-
зированное в терминах сенсомоторной активности восприятия
[ibid., p. 178]. В теории энактивизма восприятие рассматривается
как активный процесс, в котором перцептивная и ментальная ак-
тивность субъекта интерпретируется как воздействие аутопоэтиче-
ского процесса на среду. Энактивизм во многом ориентируется на



Суханова О.А.

108

феноменологический проект онтологии «плоти» М. Мерло-Понти,
который трансформирует идеи Э. Гуссерля.

В немецком языке имеется различение «плоти» («живого тела»,
Leib) и «тела» (Körper) на терминологическом уровне. Гуссерль
закрепил за этим различием статус философских понятий и сделал
его центральным для обращения к проблематике тела и телесности.
Физическое тело (Körper) является материальным объектом с со-
ответствующими свойствами, в то время как вторая ипостась тела –
«живое тело» (Leib) – представляет собой часть оснащения субъекта,
которая фиксирует проживаемый опыт. Мерло-Понти ориентиру-
ется на введенное его предшественником различение ипостасей
тела и подчеркивает, что именно телесная воплощенность субъекта
является условием возможности наличия всякого восприятия.
В своих работах он пишет, что именно тело является фактором
конституирования опыта и «точкой зрения на вещи» [Мерло-
Понти, 1999, с. 386].

М. Мерло-Понти предлагает концепцию, призванную раз-
решить проблему дуалистичного восприятия души и тела как ав-
тономных инстанций. В поиске способа осуществить феноменоло-
гический анализ чистого допонятийного, допредикативного слоя
восприятия философ выстраивает проект феноменологии тела. В по-
нятии «плоть» выражается тесная взаимная связь восприятия с
действием. Согласно М. Мерло-Понти, в процессе осуществления
действия многообразие перцепций и актов смыслонаделения нахо-
дится в синкретичной связи. Размытие понятийных границ мате-
риального и духовного происходит и на уровне анализа способов
погруженности тела в мир и возможности их взаимодействия.
Опираясь на концепцию Якоба фон Икскюля об окружающей среде
биологического организма (Umwelt) [Икскюль, 1909], М. Мерло-
Понти описывает этот способ погружения как «вплетенность» тела
и мира в единую плоть: «Но где нам провести границу между те-
лом и миром, если мир является плотью? <…> Увиденный мир не
находится “в” моем теле, а мое тело не находится, в конце концов,
“в” видимом мире исходя из одного и того же основания: плоть
прилегает к плоти, и ни мир ее не окружает, ни она – мир» [Мерло-
Понти, 2006, с. 201].

В феноменологии обращение к фигуре тела намечает отход
от дуалистического отношения к внутреннему и внешнему как к



Ментальные образы в перспективе телесно-ориентированного подхода

109

разделенным регионам. М. Мерло-Понти описывает попытку взять
самого себя за руку, в которой субъект одновременно является ак-
тивным инициатором действия и пассивно его претерпевающим:
рука становится одновременно «трогающей» и «затронутой»
[Мерло-Понти, 1945, с. 131]. Подобный опыт принципиально под-
рывает дихотомию внешнего / внутреннего, активного / пассивного:
телу присуща подвижная смыслообразующая активность, непол-
ная за счет ограниченности субъективного доступа к ней.

Теоретики энактивизма продолжают линию рассуждения
М. Мерло-Понти [Varela, Thompson, Rosch, 1991, XV], переосмыс-
ливая грань между внешним и внутренним. В их работах продол-
жается рассуждение о принципиальной неразделимости и ко-
детерминированности внутреннего и внешнего в их динамической
взаимосвязи. С позиции энактивизма внешнее становится внутрен-
ним, а внутреннее – внешним именно постольку, поскольку вос-
принимающий и познающий субъект в ходе своей активности вно-
сит изменения в мир вокруг себя, что отражается на структуре
субъектности.

В трудах, вышедших после «Феноменологии восприятия»,
М. Мерло-Понти переходит от проблематики феноменологического
осмысления телесного опыта и его значимости для воспринимаю-
щего субъекта к проблеме видимого и невидимого. Поздняя мысль
французского феноменолога сосредоточивается на попытках по-
нимания перехода невидимого в видимое. Он утверждает, что вос-
приятие не может разлагаться на составляющие и редуцироваться
к доминирующему сенсорному ощущению, что справедливо и в
отношении визуальных образов. Согласно мысли Мерло-Понти,
тело является одновременно видящим и видимым, а самосознание
такого рода – дорефлексивным.

М. Мерло-Понти, рассуждая о восприятии видимого, ис-
пользует метафоры касания или ощупывания. «Вещи теперь уже
инкрустированы в плоть моего тела, составляют часть его полного
определения, и весь мир скроен из той же ткани, что и оно. Эти
оборотничества и антиномии представляют собой различные спо-
собы выражения того, что видение укоренено и совершается среди
вещей – там, где одно из видимых, обретая зрение, становится ви-
димым для самого себя, а тем самым – видением всех вещей»
[Мерло-Понти, 1992, с. 15].



Суханова О.А.

110

Именно телесный опыт субъекта позволяет совершить пере-
ход и пересечение видящего и видимого, ощущающего и ощущае-
мого, внешнего и внутреннего. Восприятие визуального может
быть помыслено по типу касания, тактильного ощупывания, по-
скольку принадлежит к дологическому и допредикативному уровню
восприятия мира. Сплетенность внешнего и внутреннего в теории
М. Мерло-Понти указывает на погруженность в мир и возмож-
ность более глубокого с ним контакта. Благодаря такому контакту
восприятие рассматривается как инструмент познания.

Рассмотренный подход является примером эпистемологиче-
ского конструктивизма. Согласно его основному положению, че-
ловек активно создает окружающий мир вместо того, чтобы искать
способы отразить его в мышлении. Ранее философия ориентирова-
лась на парадигму репрезентационализма – представление о том,
что наши представления о реальности являются копией истинного
положения вещей. В подобном платоническом взгляде на процессы
познания и восприятия теории образа также отводится роль созда-
ния подобия изначального образца. Как было показано на примере
учения об идеях в работе Дж. Локка и Дж. Беркли, проблематика
образов имеет важное значение для теории познания. В современ-
ной теории образа присутствует линия, ориентированная на муль-
тимодальность восприятия, что является отражением смены репре-
зентационалистской парадигмы на конструктивистскую.

В рамках теории репрезентации восприятие, имеющее визу-
альную основу, понимается как стабильный и завершаемый в опре-
деленной точке процесс, не предполагающий дальнейших транс-
формаций образа. Рассмотренная ранее теория энактивного познания,
напротив, показывает, что в каждом акте восприятия происходит
обновление воспринимаемого объекта. Исходя из этой методиче-
ской предпосылки применительно к определению образа, можно
заключить, что образность открывает простор для взаимодействия
без привязки к поиску истины об изначальном образце.

Говоря о природе образа с перспективы телесно-
ориентированного подхода, можно сделать вывод о том, что она не
исчерпывается визуальным опытом. Это предположение может
быть проиллюстрировано обращением к опыту просмотра фото-
графии, при котором аффект возникает не из-за конкретного изо-



Ментальные образы в перспективе телесно-ориентированного подхода

111

бражения, а в связи с тем, что оно может косвенным образом на-
помнить нам об определенном тактильном ощущении.

Заключение

При обращении к проблематике образа сложно говорить о
методологическом единстве из-за многообразия подходов к опре-
делению его природы. Телесно-ориентированный подход предло-
жен в настоящей статье как один из возможных способов интерпре-
тировать восприятие образов и их эпистемологическое значение.
Обращение к истокам теории энактивизма в феноменологии по-
зволяет нам находить возможности объединения феноменологии
телесного опыта субъекта в мультимодальном способе восприятия
образов, что позволяет обратиться к допредикативному опыту
субъекта.

Реконструкция основных положений теории восприятия
Дж. Беркли, в которой ментальные образы занимают центральное
положение, позволяет говорить об эпистемологической значимо-
сти визуального опыта и сфокусироваться на аутопоэтичности
ментальных образов, поскольку они представляют сложное соеди-
нение совокупности перцептивных данных, отсылающих друг к
другу. Показано, что ментальные образы не являются чистым про-
дуктом ума, а возникают в процессе организации перцептивного
опыта, задействующего телесность субъекта.

Теория репрезентации подталкивает к пониманию восприятия,
имеющего визуальную основу, как стабильного и завершенного.
С этим соотносится представление о механизме ви́дения в модели
визуальной копии по аналогии с фотографией – моментальным
запечатлением действительности. Обращение к проблематике образа
с использованием основных положений телесно-ориентированного
подхода позволяет прийти к иному пониманию процесса познания,
в котором метафора ви́дения как гносеологического принципа
претерпевает трансформации. Критика репрезентационистской
теории образности с позиции телесно-ориентированного подхода
раскрывает представление об образах как о динамичной структуре,
связывающей внешнее и внутреннее, открывая возможность для
пересмотра традиционно разделяемых категорий материального и
духовного.



Суханова О.А.

112

Список литературы

Барт Р. Camera lucida. Комментарий к фотографии / Р. Барт ; пер. с фр., послесл.
и коммент. М. Рыклина. – Москва : Ад Маргинем Пресс, 2011. – 272 с.

Беркли Дж. Сочинения. – Москва : Мысль, 1978. – 556 с.
Грегори Р. Л. Разумный глаз / пер. с англ. А. И. Когана. – Москва : Едиториал
УРСС, 2003. – 240 с.

Инишев И.Н. «Иконический поворот» в науках о культуре и обществе // Логос. –
2012. – № 1(85). – С. 184–211.

Князева Е.Н. Визуальные образы на службе когнитивной науки // Праксема. Про-
блемы визуальной семиотики. – 2020. № 1. – С. 58–75. DOI: 10.23951/2312-
7899-2020-1-58-75

Князева Е.Н. Телесно-ориентированный подход в эпистемологии // Epistemology &
Philosophy of Science. – 2010. – Т. 23, № 1. – С. 42–49. – DOI:
https://doi.org/10.5840/eps20102315

Локк Дж. Сочинения : в 3 т. – Москва : Мысль, 1985. – Т. 1. – 621 c.
Мерло-Понти М. Видимое и невидимое / пер. с фр. О.Н. Шпарага. – Минск : Лог-
винов, – 2006. – 400 c.

Мерло-Понти М. Око и дух / пер. с франц. А.В. Густыря. – Москва : Искусство,
1992. – 63 c.

Мерло-Понти М. Феноменология восприятия. – Санкт-Петербург : Наука ; Ювента, –
1945. – 602 c.

Митчелл У.Дж.Т. Иконология. Образ. Текст. Идеология. – Москва ; Екатерин-
бург : Кабинетный ученый, – 2017. – 240 с.

Хофштадтер Д., Деннетт Д. Глаз разума. – Самара : Бахрах-М, 2003. – 432 с.
Ямпольская А.В. Искусство феноменологии. – Москва : РИПОЛ классик, 2018,

2018. – 342 с.
Gombrich E.H. Meditations on a Hobby Horse and other essays on the Theory of Art. –

New York : Phaidon, 1985. – 182 p.
The Oxford Handbook of 4E Cognition / Newen A., Bruin L.D., Gallagher S. (Eds.). –

Oxford ; New York : Oxford University Press, 2018. – 940 p.
Varela F.F.J., Thompson E.T., Rosch E. The embodied mind: cognitive science and

human experience. – Cambridge : The MIT Press, 1991. – 309 p.

References

Barth, R. (1980). La chambre claire: Note sur la photographie. Paris, Seuil.
Berkeley, G. (1901). The Works of George Berkeley. Ed. by Alexander C. Fraser. In 4

Volumes. Oxford: Clarendon Press.
Hofstadter, D.R., Dennett, D.С. (2000). The mind’s I. New York: Basic Books.
Inishev, I.N. (2012). “Ikonicheskij povorot” v naukah o kulʼture i obshhestve [“Iconic

turn” in theories of culture and society]. Logos, 1(85), 184–211.



Ментальные образы в перспективе телесно-ориентированного подхода

113

Knjazeva, E.N. (2020). Vizualʼnye obrazy na sluzhbe kognitivnoj nauki. Praksema.
Problemy vizualʼnoj semiotiki [Visual images in the service of cognitive science], 1,
58–75. DOI: 10.23951/2312-7899-2020-1-58-75

Knjazeva, E.N. (2010). Telesno-orientirovannyj podhod v jepistemologii [Embodied
Cognition Approach in Epistemology]. Epistemology & Philosophy of Science, 23(1),
42–49. DOI: https://doi.org/10.5840/eps20102315

Locke, J. (1690). An Essay Concerning Humane Understanding (1st ed.). 1 vols. Lon-
don: Thomas Basset.

Merlo-Ponti, M. (2006). Vidimoe i nevidimoe [Visible and Invisible]. Minsk: Logvinov.
Merlo-Ponti, M. (1992). Oko i duh [Eye and Mind]. Moscow: Iskusstvo.
Merlo-Ponti, M. (1999). Fenomenologija vosprijatija [Phenomenology of Perception].

Saint-Petersburg: Nauka, Juventa.
Mitchell, W.J.T. (2013). Iconology. Image, Text, Ideology. Chicago; London: The Uni-

versity of Chicago Press.
Gombrich, E.H. (1985). Meditations on a Hobby Horse and other essays on the Theory

of Art. New York: Phaidon.
Gregory, R. (1970). The Intelligent Eye. London: Weidenfeld and Nicolson.
Yampolskaya, A.V. (2018). Iskusstvo fenomenologii. [Art of the phenomenology].

Moscow: RIPOL klassik.
Newen, A., Bruin, L.D., Gallagher, S. (Eds.). (2018). The Oxford Handbook of 4E

Cognition. Oxford, New York: Oxford University Press.
Varela, F.F.J., Thompson, E.T., Rosch, E. (1991). The embodied mind: Cognitive Sci-

ence and human experience. Cambridge: The MIT Press.

Об авторе
Суханова Ольга Александровна – аспирант Школы философии и

культурологии факультета гуманитарных наук, Национальный исследова-
тельский университет «Высшая школа экономики», ведущий редактор от-
дела научно-библиографической информации, Институт научной инфор-
мации по общественным наукам РАН, Россия, Москва, o.skhnv@gmail.com

About the author
Sukhanova Olga Aleksandrovna – PhD student School of Philosophy

and Cultural Studies (Moscow, Russia), HSE University, Leading Editor, De-
partment of Scientific and Bibliographic Processing of Information, Institute of
Scientific Information for Social Sciences of the Russian Academy of Sci-
ences, Russia, Moscow, o.skhnv@gmail.com


