
126

СЕМИОТИКА ИСКУССТВА
SEMIOTICS OF ART

УДК 130.2; 82-96             DOI: 10.31249/chel/2022.01.07

Еникеев А.А.
ДИСКУРСИВНОЕ ПРОСТРАНСТВО

ФИЛОСОФСКОГО ТЕКСТА В КОНТЕКСТЕ
КОНЦЕПЦИИ СЕМИОСФЕРЫ Ю.М. ЛОТМАНАÓ

Кубанский государственный аграрный университет
им. И.Т. Трубилина, Краснодар, Россия,

e-mail: rizoma69@yandex.ru

Аннотация. Статья посвящена анализу пространства философского текста
в контексте семиотической концепции Ю.М. Лотмана. Философский текст пони-
мается как совокупность дискурсивных практик его интерпретации в современ-
ных гуманитарных науках. В качестве методологии предлагаются семиотический
анализ, герменевтика и «топологическая аналитика» текста. Описываются пять
основных характеристик «семиосферы», которые соответствуют пяти типам дис-
курсивного пространства философского текста: коммуникативное пространство,
пространство перевода, жанровое пространство, пространство границы и рефлек-
сивное пространство самоописания. Делается вывод о необходимости дальней-
ших исследований пространства философского текста, в частности разработки
концепции «метафизики ландшафта».

Ключевые слова: философский дискурс; философский текст; семиосфера;
культурный ландшафт; методы топологической аналитики.

Получена: 14.09.2021              Принята к печати: 22.10.2021

Ó Еникеев А.А., 2022

mailto:rizoma69@yandex.ru


Дискурсивное пространство философского текста
в контексте концепции семиосферы Ю.М. Лотмана

127

Enikeev A.A.
The discursive space of a philosophical text within the context of

Yu.M. Lotman’s concept of the semiosphereÓ
Kuban State Agrarian University named after I.T. Trubilin,

Krasnodar, Russia, e-mail: rizoma69@yandex.ru

Abstract. The paper analyzes the space of a philosophical text within the con-
text of the semiotic concept of Yu.M. Lotman. A philosophical text is understood as a
set of discursive practices of its interpretation in modern humanities. Semiotic analysis,
hermeneutics and “topological analytics” of the text are proposed as a methodology.
The paper describes five main characteristics of the “semiosphere”, which correspond
to five types of discursive space of a philosophical text: communicative space, transla-
tion space, genre space, border space and reflexive space of self-description. The con-
clusion is made about the need for further research of the space of the philosophical
text, in particular, the development of the concept “metaphysics of the landscape”.

Keywords: philosophical discourse; philosophical text; semiosphere; cultural
landscape; methods of topological analysis.

Received: 14.09.2021                                                  Accepted: 22.10.2021

Введение

Концепция «семиосферы» Ю.М. Лотмана имеет большое
влияние на развитие современных гуманитарных наук. С одной
стороны, данное влияние связывается с деятельностью Московско-
тартуской семиотической школы и тем неоспоримым вкладом, ко-
торый она внесла в современную гуманитаристику [Неклюдов,
1998; Живов, 2009; Касавин 2007]. А с другой – концепция «семи-
осферы» оказалась тем уникальным методологическим принци-
пом, который позволил использовать семиотический подход к изу-
чению текста в самом широком смысле слова. Имеется в виду не
только литературный, философский, правовой или публицистиче-
ский текст, но и «текст культуры» как таковой. И в этом смысле
семиосфера – это уникальное интеллектуальное явление совре-
менной русской мысли.

Поскольку семиосфера преимущественно имеет отношение к
культурному пространству [Лавренова, 2019], нам представляется

Ó Enikeev A.A., 2022

mailto:rizoma69@yandex.ru


Еникеев А.А.

128

важным показать возможности семиотического подхода
Ю.М. Лотмана к анализу пространства философского текста. «Фи-
лософский текст» будет трактоваться нами не только как конкрет-
ный «материальный носитель», имеющий свою структуру и логику
[Нёт, 2003], но в первую очередь как пространство смыслов и идей,
требующих своего «прочтения» [Бибихин, 2009; Подорога, 2021],
понимания и интерпретации [Алексеев, 2013; Цветкова, 2003].

Постановка проблемы и степень ее изученности

Проблема осмысления пространства текста в качестве знако-
во-семиотической и культурной составляющей современных гу-
манитарных исследований имеет несколько вариантов рассмотре-
ния. Фундаментальными в этом вопросе являются исследования
социального и культурного пространства со стороны таких анали-
тиков, как Г. Башляр, П. Слотердайк, П. Бурдье. Семиотический
аспект изучения пространства – важная область культурных ис-
следований [Чертов, 2021]. Ряд авторов исходят из географическо-
го принципа организации пространства текста [Лавренова, 2010] и
предпочитают говорить о «тексте культуры», наиболее продуктив-
ным аспектом развития которого является теория «культурного
ландшафта» [Лихачев, 2018; Веденин, 2019; Лавренова, 2019; Кол-
бовский, 2018]. Собственно семиотический принцип понимания
текста связывается с деятельностью и наследием Московско-
тартуской семиотической школы [Лотман, 2014; Топоров, 1983],
наиболее значимым здесь представляется концепт «семиосферы»,
предложенный Ю.М. Лотманом, который до сегодняшнего дня
активно используется отечественными исследователями [Гринен-
ко, 2013; Зайнетдинова, 2010; Полякова, 2013].

Особого внимания заслуживает проблема коммуникативного
пространства текста, поскольку проблема коммуникации, в том
числе межкультурной, играет решающую роль в современных гу-
манитарных исследованиях. От классической методологии семио-
тического подхода [Барт, 1994; Эко, 2004] до современных иссле-
дований соблюдается преемственность в логике решения ключевых
вопросов дискурсивной организации пространства философского
текста [Успенский, 2012]. Для нашего исследования решающее
значение имеет коммуникативный аспект философского дискурса,



Дискурсивное пространство философского текста
в контексте концепции семиосферы Ю.М. Лотмана

129

оригинальный вклад в развитие которого внесли отечественные
исследователи: В.В. Миронов [Миронов, 2006], В.А. Подорога
[Подорога, 2013], И.Т. Касавин [Касавин, 2007] и другие совре-
менные аналитики [Зубова, 2008; Азаренко, 2016].

Дискурсивное пространство же собственно философского
текста в этом смысле изучено в гораздо меньшей степени. Среди
наиболее авторитетных исследовательских практик здесь можно
назвать проекты «психологической топологии пути» М.К. Мамар-
дашвили [Мамардашвили, 2016], «метафизики ландшафта»
В.А. Подороги [Подорога, 2013] и «философского чтения» В.В. Би-
бихина [Бибихин, 2009], определенный интерес представляют также
исследования по «философии текста» В.П. Руднева [Руднев, 2000].

Задача нашего исследования описать основные характеристи-
ки дискурсивного пространства философского текста в контексте
концепции «семиосферы» Ю.М. Лотмана, показать возможности
семиотического понимания философского текста в современных
гуманитарных практиках.

Методологические принципы исследования

В качестве методологических принципов и подходов иссле-
дования философского текста следует обозначить три наиболее
перспективные стратегии [Еникеев, 2019 а]. Первая стратегия
представлена герменевтикой П. Рикера и Х.-Г. Гадамера в качестве
широкого гуманитарного подхода к пониманию и истолкованию
смыслов текста, здесь по-прежнему сильна традиция феноменоло-
гии и поэтому прочтение текста осуществляется всегда через опыт
мышления и субъективного «проживания» [Гадамер, 1991; Рикер,
2008]. Вторая стратегия связана с семиотикой текста и разработана
в исследованиях Ю.М. Лотмана и других представителей Москов-
ско-тартуской семиотической школы; с учетом специфики нашего
исследования данная методология будет иметь преимущественное
значение. Третью стратегию можно назвать «методами топологи-
ческой аналитики» [Еникеев, 2014], это сравнительно недавнее
«изобретение» в отечественной философии и потому требующее
более детальных пояснений. Топологическая аналитика философ-
ского текста представлена целым рядом независимых исследова-
тельских проектов в области методологии гуманитарного познания.



Еникеев А.А.

130

Из современных исследователей, использующих топологическую
методологию, следует назвать, прежде всего, С.А. Азаренко, трак-
тующего «топос» в социальном и культурном контексте [Азарен-
ко, 2000; Азаренко, 2016]. Определенную методологическую цен-
ность имеет проект «топологической рефлексии» В.В. Савчука
[Савчук, 2012], а также А.А. Грякалова [Грякалов, 2019]. В целом
следует сказать, что методология топологической аналитики полу-
чила широкое распространение в современной гуманитарной нау-
ке, во многом определив специфику исследований философского
текста [Еникеев, 2019 б].

Исследовательские вопросы

В качестве своеобразной «путеводной нити» нашего иссле-
дования мы будем использовать совокупность текстов
Ю.М. Лотмана, объединенных понятием «семиосфера» [Лотман,
2014, с. 175–316]. Эти тексты имеют разную направленность и ло-
кальное применение, но их объединяет общность семиотического
подхода к понятию текста. Поскольку Лотман говорит о тексте в
самом широком смысле слова и часто приводит примеры из худо-
жественных произведений, нам придется совершить ряд экстрапо-
ляций, для того чтобы проверить применимость основных поло-
жений теории семиосферы к проблеме пространственной органи-
зации философского текста. Опыт такой экстраполяции можно на-
звать практикой «медленного чтения» [Подорога, 2021], которая
предполагает последовательное неспешное разворачивание смы-
слов читаемого текста и их вдумчивое осмысление [Бибихин,
2009].

В работе «Семиотическое пространство» Лотман обозначает
фундаментальную особенность процесса «семиозиса», которая
предполагает определенный «коммуникационный акт» между адре-
сантом и адресатом. Причем все участники коммуникации, по
мысли Лотмана, должны иметь первичный опыт, «навыки семи-
озиса», и тогда их взаимодействие будет вписано в пространство
семиосферы, поскольку «…вне семиосферы нет ни коммуникации,
ни языка» [Лотман, 2014, с. 176]. Лотман проводит параллель с
концепцией ноосферы В.И. Вернадского, который также утвер-
ждал первичность пространства коммуникации по отношению к



Дискурсивное пространство философского текста
в контексте концепции семиосферы Ю.М. Лотмана

131

любому конкретному акту взаимодействия. О коммуникативной
природе философского дискурса говорят многие исследователи
[Миронов, 2006], подчеркивая «диалогический» характер фило-
софских текстов и их широкий междисциплинарный и мировоз-
зренческий статус [Чумаков и др., 2013], помогающий выстраивать
значимые компоненты процесса культурного воспроизводства че-
рез расширение «словаря философии» [Назарчук, 2011]. В этом
смысле философский текст – это всегда диалог, причем в отличие
от текста литературного, имеющего гораздо более широкий круг
адресатов, текст философский более локален в своих интенциях.
Для существования философского текста необходимо заранее
представлять семиотическое, культурное и дискурсивное про-
странство его производства и распространения. М. Фуко называл
такое пространство «эпистемой», изменение которой ведет не
только к смене «культурной парадигмы» той или иной историче-
ской эпохи, но и провоцирует модернизацию самих принципов
мышления и организации «дискурса» [Фуко, 2004].

Далее Ю.М. Лотман называет ряд особенностей семиосфе-
ры, которые помогают понять принципы ее организации и функ-
ционирования. Первой особенностью является «бинарность и
асимметрия». Бинарность предполагает не только двойственность
или двоякость, но в первую очередь множественность языков или
культурных кодов, которые пронизывают пространство семиосфе-
ры. Данное обстоятельство наиболее актуально для культуры
ХХ в., которая, по мысли Лотмана, строится с учетом принципи-
альной множественности «точек зрения» как способов интерпрета-
ции того или иного культурного артефакта. Таким образом, проис-
ходит «обновление кодов», поскольку «…состав языков, входящих
в активное культурное поле, постоянно меняется, и еще большим
изменениям подлежит аксиологическая оценка и иерархическое
место входящих в него элементов» [Лотман, 2014, с. 177]. Каждый
текст, включаясь в культурное (семиотическое) пространство,
вступает в продуктивное взаимодействие с ним, преобразуя его и в
то же время претерпевая собственные изменения. В современной
культурной ситуации меняется «аксиологическая оценка» значи-
мости тех или иных философских произведений, переопределяется
их место (топос) в культурном пространстве (семиосфере) и фило-
софы все чаще задаются вопросами, какие способы чтения и ин-



Еникеев А.А.

132

терпретации по-прежнему актуальны, а какие должны быть от-
брошены. Можно согласиться в этой связи с мнением В.В. Миро-
нова, который полагает, что «…постмодернизм заострил проблему
философской интерпретации. Что есть история философии? Не-
зыблемые памятники или средство раскрытия нового? Что важнее –
зеркально адекватное репродуцирование идей Платона или интер-
претация его текстов и тем самым приращение новых философских
смыслов? Вопросы непростые и вечные для философского сооб-
щества» [Миронов, 2006, с. 47].

Второй особенностью семиосферы является ее «неоднород-
ность». Лотман говорит не только о «гетерогенности и гетеро-
функциональности языков» [Лотман, 2014, с. 179], но также и о
принципиальной переводимости или непереводимости языков и
текстов культуры. Применительно к философскому тексту про-
блема «непереводимости» имеет свою историю обсуждения. Для
нашего исследования важна семиотическая составляющая перево-
да, здесь исследователи соглашаются в том, что для перевода фи-
лософского текста важно передать смысл через категории «связно-
сти и целостности» [Смирнов, 2012], посредством «тождества
смысла» в интерпретации [Медведев, 2018], через «идиоматич-
ность философских концептов и их семантическую вариатив-
ность» [Исаев, 2012]. Н.С. Автономова говорит о том, что пробле-
ма перевода перестает быть сугубо лингвистической проблемой и
становится философским проектом [Автономова, 2006], поэтому
так важна идея «продуктивной непереводимости» [Автономова,
2011], о которой писал Ю.М. Лотман и которая проходит красной
нитью через многие философские дискуссии ХХ в. [Алексеева,
2014]. Перевод философского текста – это всегда большая интел-
лектуальная работа, которая включает целый ряд коммуникативных
и институциональных проектов и практик. Здесь всегда создается
особое пространство понимания и передачи культурных смыслов и
кодов, поэтому перевод «великих книг» человечества (к которым
относятся тексты большинства философских классиков) – это все-
гда особое культурное событие. В этой связи можно вспомнить,
какие дискуссии в отечественной гуманитарной науке возникали
после переводов «Феноменологии духа» Гегеля [Плотников, 1995;
Азарова, 2008], работ Ф. Ницше [Перцев, 2015; Эбаноидзе, 2018]
или М. Хайдеггера [Поздняков, 2016; Смиренникова, 2020].



Дискурсивное пространство философского текста
в контексте концепции семиосферы Ю.М. Лотмана

133

Неоднородность семиосферы – это не только своеобразное
«смешение языков», но и сложность кодировки происходящих в
культуре процессов. Принято считать, что эпоха постмодерна ра-
дикально изменила культурный фон современного гуманитарного
дискурса, но Лотман полагает, что подобные процессы происходи-
ли всегда, в любой культуре: «…на любом синхронном срезе се-
миосферы сталкиваются разные языки, разные этапы их развития,
некоторые тексты оказываются погруженными в не соответствую-
щие им языки, а дешифрующие их коды могут вовсе отсутствовать»
[Лотман, 2014, с. 180]. Применительно к философскому тексту
здесь можно говорить о множественности жанров философского
дискурса [Плотников, 2001; Рорти, 2017; Хлебникова, 2013], кото-
рая по-своему структурирует пространство текста, предполагая
множественность стратегий чтения и дешифровки философского
произведения [Дуденкова, 2017].

Третьей особенностью семиосферы, по Лотману, является ее
«асимметричность», которая проявляется в множественности не
совпадающих по своей кодировке языков, располагающихся слоя-
ми, но при этом взаимно пронизывающих друг друга. Речь идет о
взаимовлиянии повседневного языка, предельно неформализован-
ного по своей сути, и совокупности формализованных языков (на-
пример, науки), которые также «борются» за захват пространства
семиосферы. К асимметричности можно отнести и напряженные
отношения между центром и периферией: «…асимметрия прояв-
ляется в соотношении: центр семиосферы – ее периферия. Центр
семиосферы образуют наиболее развитые и структурно организо-
ванные языки» [Лотман, 2014, с. 182]. В культуре эти процессы
называются «борьба за канон», каждый дискурс (политический,
юридический, научный, философский, литературный) вырабаты-
вает свои нормы каноничности, определяя «сверхценность» тех
или иных текстов и произведений. В философском дискурсе также
присутствует проблема соотношения повседневного и научного в
пространстве текста, поскольку вопрос о мировоззренческих и на-
учно-рациональных основаниях философского знания по-прежнему
остается открытым [Порус, 1998; Губанов, 2008; Никифоров, 2009].
Ряд отечественных аналитиков также говорят о необходимости
переопределения места (топоса) философии и фигуры философа в
пространстве современной культуры [Лекторский, 2009; Перепе-



Еникеев А.А.

134

лица, 2013; Дьяков, 2019] и даже «детерриторизации» самой фило-
софии [Хоружий, 2020], что по-своему отражает процессы асим-
метрии философского дискурса в пространстве семиосферы.

Четвертой особенностью семиосферы является ее отношение
к границе, поскольку именно это отношение, по мысли Лотмана,
позволяет говорить о «единстве семиотического пространства».
«Единство семиотического пространства семиосферы достигается
не только метаструктурными построениями, но, в значительно
большей степени, единством отношения к границе, отделяющей
внутреннее пространство семиосферы от внешнего…» [Лотман,
2014, с. 186]. Можно согласиться с Лотманом, что вообще любая
культура начинается с отделения «нашего, своего, безопасного, ор-
ганизованного» от «чужого, враждебного, опасного, хаотического»
[Лотман, 2014, с. 187]. В этом и состоит «культурная функция»
семиосферы, организующей пространство человеческих смыслов.
Именно поэтому граница становится важнейшим смыслообра-
зующим принципом организации культурного пространства. Гра-
ница – «паракатегория» современной культуры [Логинова, 2020],
имеющая целый ряд «размерностей» [Быстрова, 2013], является
важнейшим концептом семиотики Лотмана [Демин, 2018]. В про-
странстве философского текста обычно говорят о трех видах гра-
ницы: граница между текстом и контекстом, необходимым для его
понимания и интерпретации [Руднев, 2000; Рикер, 2008; Эко,
2004]; граница между текстами, предполагающая их коммуника-
цию, но иногда и конфликт в борьбе за «дискурс» [Фуко, 2004;
Рорти, 2017; Плотников, 2001; Барт, 1994]; граница между текстом
и тем «культурным ландшафтом», в котором он располагается
[Подорога, 2013; Лавренова, 2010; Азаренко, 2000].

Пятой особенностью семиосферы является ее «самописа-
ние». «Высшей формой структурной организации семиотической
системы является стадия самоописания. Сам процесс описания
есть доведение структурной организации до конца» [Лотман, 2014,
с. 183]. Самоописание семиосферы позволяет сформировать внут-
реннее пространство, «центр канона» для совокупности значимых
культурных текстов, а также язык кодификации, позволяющий эти
тексты читать и правильно понимать (адекватно культурно асси-
милировать). В западной гуманитаристике активно обсуждается
идея «западного канона», нашедшая применение в классификации



Дискурсивное пространство философского текста
в контексте концепции семиосферы Ю.М. Лотмана

135

литературных текстов [Блум, 2017]. В России эта проблема также
существует, но ее обсуждение и решение находятся в начальной
стадии развития [Ямпольский, 1998; Венедиктова, 2018].

Проблема самоописания для философского текста часто рас-
сматривается в контексте проблемы «рефлексивности» философ-
ского дискурса [Кузнецов, 2008; Лазарев, Лебедев, 2016; Касавин,
2009]. В этом смысле философский текст «чувствителен» как к
внутренним свойствам организуемого им языкового пространства,
так и к внешним формам своего «отражения» в культуре, общест-
ве, истории. Рефлексивная природа философского текста решает
важную проблему – идентичности философского дискурса в со-
временной гуманитарной культуре. Решение данной проблемы
возможно через развитие принципов коммуникативности, диало-
гичности и толерантности, необходимых для полноценного «пози-
ционирования» философии (как совокупности текстов) в про-
странстве семиосферы. Как говорил Ю.М. Лотман, «…понятие
границы двусмысленно, с одной стороны, она разделяет, с другой –
соединяет» [Лотман, 2014, с. 196]. В этом смысле диалогическая и
коммуникативная функции философского дискурса выходят на
передний план в решении вопроса о семиотических принципах
организации современной культуры.

Ю.М. Лотман называл три основные функции любого текста
в качестве семиотического объекта исследования: творческую (или
смыслопорождающую), транслирующую (передающую содержа-
ние) и сохраняющую (т.е. воспроизводящую текст в культуре).
В пространстве философского текста все три указанные функции
реализуются самым непосредственным образом. От философского
текста ожидается вполне определенная эвристика, не только пред-
полагающая открытие чего-то нового, но и переосмысливающая те
или иные идеи, теории, концепции, понятия, смыслы. Каждый
крупный философ в этом смысле создатель своего «словаря».
Можно вспомнить, насколько революционными были «языковые
игры» Э. Гуссерля, М. Хайдеггера или Ж. Деррида, меняющие са-
мо пространство текста. Введение новых понятий или «творчество
концептов» как главная функция философии [Делез, Гваттари,
1998] по-новому структурирует философский текст. Само по себе
переосмысление идей может и не менять структуру текста, но «ра-
бота с понятиями» меняет его архитектонику, строение и даже



Еникеев А.А.

136

«полиграфический ряд» [Куренной, 1999]. Как утверждает М. Эп-
штейн, философия – это прежде всего «грамматософия», а потом
уже «лексикософия» [Эпштейн, 2003].

Транслирующая функция философского текста заключается
не только в передаче содержания, понимаемого как совокупность
идей, но и в коммуникации между участниками диалога. Про-
странство философского текста всегда диалогично, эта традиция
идет еще от Платона, и даже классический философский трактат –
это тоже своего рода диалог, диалог с традицией, диалог с предпо-
лагаемыми оппонентами, диалог мировоззрений [Чумаков и др.,
2013]. Данная функция философского текста тесно переплетается с
идеей сохранения и воспроизводства текста в культуре. Культура
сохраняется через воспроизводство своих значимых компонентов
в тексте, в этом суть процесса «культурного воспроизводства»
[Азаренко, 2000]. Ретрансляция философской традиции, по мне-
нию современных исследователей, происходит через сохранение и
эволюцию жанров философского текста [Плотников, 2001; Рорти,
2017]. При этом следует учитывать, что жанровое пространство
философии разнообразно и не менее структурировано, чем про-
странство литературного дискурса [Хлебникова, 2013].

Заключение

Обобщая возможности интерпретации пространства фило-
софского текста в контексте концепции семиосферы
Ю.М. Лотмана, следует обозначить основные типы пространст-
венной организации философского текста, рассмотренные в нашей
работе.

Во-первых, это пространство коммуникации, предполагаю-
щее не только корреспонденцию между адресантом и адресатом,
но также и диалог в качестве базового «концепта» философского
дискурса.

Во-вторых, это пространство философского перевода, кото-
рое выводит философский текст в широкий культурный контекст,
предполагающий «диалог культур». Перевод наиболее значимых
философских текстов создает особое пространство, заметно обо-
гащая культурный ландшафт социальных и гуманитарных наук.



Дискурсивное пространство философского текста
в контексте концепции семиосферы Ю.М. Лотмана

137

В-третьих, речь может идти о жанровом пространстве фило-
софского текста, многообразие которого включает философский
дискурс в широкие семиотические связи культуры. Поэтика фило-
софского текста, как нам представляется, в этом смысле одна из
наиболее актуальных областей исследования в современных гума-
нитарных науках [Еникеев, 2019 с].

В-четвертых, для философского текста решающее значение
имеет понятие границы. Идея границы в концепции Лотмана не
случайно является ключевой проблемой семиосферы, поскольку
множество пограничных, разграничительных, ограничительных и
прочих процессов самым непосредственным образом структурирует
семиотическое пространство. В философии вопрос о границах – это
всегда вопрос об идентичности философского дискурса, о возмож-
ностях интерпретации текста и его ассимиляции культурным
ландшафтом современности.

И, в-пятых, следует говорить о рефлексивном пространстве
самоописания философского дискурса. Любая семиотическая сис-
тема стремится к выработке устойчивых форм «канона», понимае-
мого как метатекст, обладающий повышенной объяснительной
силой (или возможностями кодировки и перекодировки содержа-
ния традиции). Философские тексты в борьбе за канон прошли
долгий исторический путь развития, в этом можно увидеть их
рефлексивный характер и стратегии самоописания и саморедиск-
рипции.

Конечно, описанные типы пространства философского тек-
ста не являются исчерпывающими, поскольку не учитывают раз-
личные механизмы эволюции культурного ландшафта, изменения
социальных, политических, экономических «конъюнктур» в со-
временной гуманитарной практике. Думается, что «игры с про-
странством» [Лавренова, 2021] в контексте развития семиосферы
российской гуманитаристики должны быть продолжены. В этом
смысле «топология философского текста» [Еникеев, 2019 с] в его
движении к осмыслению «метафизики ландшафта» [Подорога,
2013] является наиболее перспективной областью исследований
современной философии культуры.



Еникеев А.А.

138

Список литературы

Автономова Н.С. О философском переводе // Вопросы философии. – 2006. – № 2. –
С. 89–101.

Автономова Н.С. Проблема перевода в свете идеи продуктивной непереводимо-
сти (по страницам работ Лотмана) // Пограничные феномены культуры. Пере-
вод. Диалог. Семиосфера : материалы Первых Лотмановских дней в Таллин-
ском университете (4–7 июня 2009 г.). – Таллинн. – 2011. – С. 19–35.

Азаренко С.А. Топология культурного воспроизводства. – Екатеринбург : Изд-во
Урал. гос. ун-та, 2000. – 220 с.

Азаренко С.А. Топологическое философствование и социальная коммуникация //
Изв. Сарат. ун-та. Нов. сер. Сер. Философия. Психология. Педагогика. – 2016. –
Т. 16, Вып. 4. – С. 412–417.

Азарова Н.М. Переводы «Феноменологии духа» Гегеля и язык русских философ-
ских текстов ХХ века // Известия Российской академии наук. Серия литературы
и языка. – 2008. – Т. 67, № 6. – С. 46–53.

Алексеев А. Понимание философского текста // Философия и социальная теория. –
2013. – С. 10–20.

Алексеева М.Л. Осмысление феномена непереводимости философами ХХ столе-
тия // Вопросы философии. – 2014. – № 2. – С. 164–171.

Барт Р. Избранные работы. Семиотика. Поэтика. – Москва : Прогресс, 1994. –
616 с.

Бибихин В.В. Чтение философии. – Санкт-Петербург : Наука, 2009. – 536 с.
Блум Г. Западный канон. Книги и школа всех времен. – Москва : Новое литера-
турное обозрение, 2017. – 667 с.

Быстрова А.Н. Проблема границ в культуре // Омский научный вестник. – 2013. –
№ 2. – С. 253–257.

Веденин Ю.А. Культурный ландшафт как хранитель памяти ойкумены // Человек :
образ и сущность. – 2019. – № 1. – С. 21–37.

Венедиктова Т.Д. Страсти по канону : двадцать лет вперед // Вопросы литерату-
ры. – 2018. – № 3. – С. 301–316.

Гадамер Г.-Г. Актуальность прекрасного. – Москва : Искусство, 1991. – 367 с.
Гриненко Г.В. Семиосфера и семиотика культуры // Культура и образование. –

2013. – № 1. – С. 32–39.
Грякалов А.А. Топос и субъективность. Свидетельства утверждения. – Санкт-
Петербург : Наука, 2019. – 568 с.

Губанов Н.И. Является ли философия наукой? // Философия и общество. – 2008. –
№ 1. – С. 196–202.

Делез Ж., Гваттари Ф. Что такое философия? – Москва : Институт эксперимен-
тальной социологии ; Санкт-Петербург : Алетейя, 1998. – 288 с.

Демин И.В. Понятие границы в семиотике культуры Ю.М. Лотмана // Ярослав-
ский педагогический вестник. – 2018. – № 3. – С. 243–249.



Дискурсивное пространство философского текста
в контексте концепции семиосферы Ю.М. Лотмана

139

Дуденкова И. Философия как криптография // Логос : философско-литературный
журнал. – 2017. – Т. 27, № 4. – С. 23–46.

Дьяков А.В. Историк философии и его опыт : в пространстве философии и вовне //
Философские науки. – 2019. – Т. 62, № 10. – С. 43–54.

Еникеев А.А. Методология топологической аналитики в социально-гуманитарном
дискурсе XX века (Исторический экскурс и постановка проблемы) // Культур-
ная жизнь Юга России. – 2014. – № 3. – С. 34–36.

Еникеев А.А. Методологические парадигмы исследования философского текста //
Гуманитарные и социальные науки. – 2019 а. – № 4. – С. 16–23.

Еникеев А.А. Пространство философского текста : от семиосферы к метафизике
ландшафта // Известия Тульского государственного университета. Гуманитар-
ные науки. – 2019 б. – № 4. – С. 138–149.

Еникеев А.А. Поэтика философского текста : топологический аспект. – Краснодар :
КубГАУ, 2019. – 176 с.

Живов В. Московско-тартуская семиотика : ее достижения и ее ограничения //
Новое литературное обозрение. – 2009. – № 98. – С. 11–26.

Зайнетдинова Р.А. Предпосылки формирования структурно-семиотической кон-
цепции Ю. Лотмана // Дискурс-Пи. – 2010. – № 1/2. – С. 213–218.

Зубова М.В. Философский текст как философская коммуникация // Известия Рос-
сийского государственного педагогического университета им. А.И. Герцена. –
2008. – № 58. – С. 122–126.

Исаев А.А. Перевод и переводимость философского текста // Вестник РГГУ. Се-
рия Философия. Социология. Искусствоведение. – 2012. – № 17. – С. 144–152.

Касавин И.Т. М. Бахтин и Ю. Лотман. У истоков коммуникативно-
семантического подхода к языку и сознанию // Философские науки. – 2007. –
№ 12. – С. 27–47.

Касавин И.Т. О природе философской рефлексии // Философский журнал. – 2009. –
№ 2(3). – С. 12–21.

Колбовский Е.Ю. Культурный ландшафт : в разнообразии значений не утерявший
смысл // Наследие и современность. – 2018. – Т. 1, № 4. – С. 8–22.

Кузнецов В.Ю. Сдвиг от классики к неклассике и наращивание порядков рефлек-
сии в философии // Вестник Московского университета. Серия 7: Философия. –
2008. – № 1. – С. 3–18.

Куренной В. О трансцендентно-полиграфической невозможности Деррида в
России // Логос. Философско-литературный журнал. – 1999. – № 4 (19). –
С. 168–175.

Лавренова О.А. Игры с пространством // Эпистемология и философия науки. –
2021. – Т. 58, № 1. – С. 178–196.

Лавренова О.А. Пространства и смыслы : семантика культурного ландшафта. –
Москва : Институт наследия, 2010. – 327 с.

Лавренова О.А. Семиотическая концепция культурного ландшафта // Человек :
образ и сущность. – 2019. – № 1. – С. 38–47.

Лазарев Ф.В., Лебедев С.А. Философская рефлексия : сущность, типы, формы //
Вопросы философии. – 2016. – № 6. – С. 15–28.



Еникеев А.А.

140

Лекторский В.А. Философия как понимание и трансформирование // Вопросы
философии. – 2009. – № 1. – С. 17–24.

Лихачев Д. Поэзия садов. – Санкт-Петербург : Азбука-Аттикус, 2018. – 413 с.
Логинова М.В. Граница как паракатегория современной культуры // Наследие
веков. – 2020. – № 1. – С. 76–81.

Лотман Ю.М. Внутри мыслящих миров. – Санкт-Петербург : Азбука : Азбука-
Аттикус, 2014. – 416 с.

Мамардашвили М.К. Полный курс лекций. Философия Европы. Психологическая
топология пути. – Москва : Издательство АСТ, 2016. – 968 с.

Медведев В.И. Перевод как философская проблема // Философия и культура. –
2018. – № 6. – С. 58–67.

Миронов В.В. Современное коммуникационное пространство как фактор транс-
формации культуры и философии // Вестник Московского университета. Серия 7:
Философия. – 2006. – № 4. – С. 34–48.

Многообразие жанров философского дискурса / Плотников В.И. (ред.). – Екате-
ринбург : Банк культурной информации, 2001. – 276 с.

Московско-тартуская семиотическая школа. История, воспоминания, размышле-
ния / Неклюдов С.Ю. (сост., ред.). – Москва : Школа «Языки русской культу-
ры», 1998. – 384 с.

Назарчук А.В. Идея коммуникации и новые философские понятия XX века // Во-
просы философии. – 2011. – № 5. – С. 157–165.

Нёт В. Текст как пространство // Критика и семиотика. – 2003. – Вып. 6. – С. 38–50.
Никифоров А.Л. Природа философии // Вестник Томского государственного уни-
верситета. Философия. Социология. Политология. – 2009. – № 3(7). – С. 5–17.

Подорога В.А. Время чтения. – Москва : Канон + : РООИ «Реабилитация», 2021. –
376 с.

Подорога В.А. Метафизика ландшафта. Коммуникативные стратегии в философ-
ской культуре XIX–XX веков. – Москва : Канон+, 2013. – 552 с.

Поздняков М.В. Языковая креативность в русских переводах Мартина Хайдеггера //
Труды института русского языка им. В.В. Виноградова. – 2016. – Т. 7. – С. 241–253.

Перепелица О.Н. Топическое определение философии // Философия и социальные
науки. – 2013. – № 2. – С. 10–15.

Перцев А.В. Для чего переводить Ницше заново? // Вестник Пермского универси-
тета. Философия. Психология. Социология. – 2015. – № 3. – С. 24–31.

Плотников Н.С. Дух и буква. К истории изданий Гегеля // Путь. – 1995. – № 7. –
С. 261–289.

Полякова Т.А. Текст как смыслопорождающее устройство в концепции
Ю.М. Лотмана // Гуманитарные и социальные науки. – 2013. – № 3. – С. 72–79.

Порус В.Н. К вопросу о «научной философии» // Философия науки. – 1998. – Т. 4,
№ 1. – С. 28–39.

Рикер П. Конфликт интерпретаций. Очерки о герменевтике. – Москва : Академи-
ческий проект, 2008. – 695 c.

Рорти Р. Историография философии : четыре жанра. – Москва : Канон+ : РООИ
«Реабилитация», 2017. – 176 с.



Дискурсивное пространство философского текста
в контексте концепции семиосферы Ю.М. Лотмана

141

Руднев В.П. Прочь от реальности : исследования по философии текста. II. – Мо-
сква : Аграф, 2000. – 432 с.

Савчук В.В. Топологическая рефлексия. – Москва : Канон+, 2012. – 416 с.
Смиренникова Е.С. Перевод «Времени и бытия» М. Хайдеггера как оригинальный
текст В.В. Бибихина // Гуманитарный вестник. – 2020. – № 2. – С. 1–7.

Смирнов А.В. Философия перевода и перевод философии // Философский жур-
нал. – 2012. – № 1(8). – С. 40–58.

Топоров В.Н. Пространство и текст // Текст : семантика и структура. – Москва,
1983. – С. 227–284.

Успенский Б.А. Ego Loquens : язык и коммуникационное пространство. – Москва :
РГГУ, 2012. – 344 с.

Фуко М. Археология знания. – Санкт-Петербург : Университетская книга, 2004. –
416 с.

Хлебникова О.В. Классификация жанров философской литературы // Вестник
Кемеровского государственного университета. – 2013. – № 4(56) – Т. 1 –
С. 201–207.

Хоружий С.С. Глобальный тренд XXI века : детерриторизация философии // Во-
просы философии. – 2020. – № 7. – С. 45–57.

Цветкова И.В. Судьба философского текста // Вопросы философии. – 2003. –
№ 11. – С. 43–50.

Чертов Л.Ф. Семиотизированные пространства в культуре // Человек : образ и
сущность. Гуманитарные аспекты. – 2021. – № 1(45). – С. 9–32.

Чумаков А.Н., Королев А.Д., Дахин А.В. Философия в современном мире : диалог
мировоззрений // Вопросы философии. – 2013. – № 1. – С. 3–16.

Эбаноидзе И.А. Переводы произведений Ницше в до- и постсоветской России :
стилистические аспекты и идеологические тенденции // Новые российские гу-
манитарные исследования. – 2018. – № 13. – С. 1–23.

Эко У. Отсутствующая структура. Введение в семиологию – Санкт-Петербург :
Симпозиум, 2004. – 538 с.

Эпштейн М. Предлог «в» как философема. Частотный словарь и основной вопрос
философии // Вопросы философии. – 2003. – № 6. – С. 86–95.

Ямпольский М. Литературный канон и теория «сильного» автора // Иностранная
литература. – 1998. – № 12. – С. 214–221.

References

Avtonomova, N.S. (2006). O filosofskom perevode. Voprosy filosofii, (2), (pp. 89–101).
Avtonomova, N.S. (2011). Problema perevoda v svete idei produktivnoj neperevodimo-

sti (po stranicam rabot Lotmana). In Pogranichnye fenomeny kul'tury. Perevod. Dia-
log. Semiosfera : materialy Pervyh Lotmanovskih dnej v Tallinskom universitete (4–7
ijunja 2009 g.), (рр. 19–35). Tallinn.

Azarenko, S.A. (2000). Topologija kul'turnogo vosproizvodstva. Ekaterinburg.



Еникеев А.А.

142

Azarenko, S.A. (2016). Topologicheskoe filosofstvovanie i social'naja kommunikacija.
In Izv. Sarat. un-ta. Nov. ser. Ser. Filosofija. Psihologija. Pedagogika. Vol. 16, (4),
(pp. 412–417).

Azarova, N.M. (2008). Perevody “Fenomenologii duha” Gegelja i jazyk russkih filosof-
skih tekstov ХХ veka. In Izvestija Rossijskoj akademii nauk. Serija literatury i
jazyka, Vol. 67, (6), (pp. 46–53).

Alekseev, A. (2013). Ponimanie filosofskogo teksta. In Filosofija i social'naja teorija,
10–20.

Alekseeva, M.L. (2014). Osmyslenie fenomena neperevodimosti filosofami ХХ sto-
letija. Voprosy filosofii, (2), (pp. 164–171).

Bart, R. (1994). Izbrannye raboty. Semiotika. Pojetika. Moscow : Progress.
Bibihin, V.V. (2009). Chtenie filosofii. Saint Petersburg : Nauka.
Blum, G. (2017). Zapadnyj kanon. Knigi i shkola vseh vremen. Moscow : Novoe literatur-

noe obozrenie.
Bystrova, A.N. (2013). Problema granic v kul'ture. In Omskij nauchnyj vestnik, (2),

(pp. 253–257).
Vedenin, Ju.A. (2019). Kul'turnyj landshaft kak hranitel' pamjati ojkumeny. In

Chelovek : obraz i sushhnost', (1), (pp. 21–37).
Venediktova, T.D. (2018). Strasti po kanonu : dvadcat' let vpered. In Voprosy

literatury, (3), (pp. 301–316).
Gadamer, G.-G. (1991). Aktual'nost' prekrasnogo. Moscow : Iskusstvo.
Grinenko, G.V. (2013). Semiosfera i semiotika kul'tury. In Kul'tura i obrazovanie, (1),

(pp. 32–39).
Grjakalov, A.A. (2019). Topos i sub’’ektivnost'. Svidetel'stva utverzhdenija. Saint Pe-

tersburg : Nauka.
Gubanov, N.I. (2008). Javljaetsja li filosofija naukoj? In Filosofija i obshhestvo, (1),

(pp 196–202).
Delez, Zh. & Gvattari, F. (1998). Chto takoe filosofija? Moscow : Institut eksperimen-

tal'noj sociologii ; Saint Petersburg : Aletejya.
Demin, I.V. (2018). Ponjatie granicy v semiotike kul'tury Ju.M. Lotmana. In Jaro-

slavskij pedagogicheskij vestnik, (3), (pp. 243–249).
Dudenkova, I. (2017). Filosofija kak kriptografija. In Logos. Filosofsko-literaturnyj

zhurnal. Vol. 27, (4), (pp. 23–46).
D'jakov, A.V. (2019). Istorik filosofii i ego opyt : v prostranstve filosofii i vovne. In

Filosofskie nauki. Vol. 62, (10), (pp. 43–54).
Enikeev, A.A. (2014). Metodologija topologicheskoj analitiki v social'no-gumanitarnom

diskurse XX veka (Istoricheskij jekskurs i postanovka problemy). In Kul'turnaja
zhizn' Juga Rossii, (3), (pp. 34–36).

Enikeev, A.A. (2019 а). Metodologicheskie paradigmy issledovanija filosofskogo tek-
sta. In Gumanitarnye i social'nye nauki, (4), (pp. 16–23).

Enikeev, A.A. (2019 b). Prostranstvo filosofskogo teksta : ot semiosfery k metafizike
landshafta. In Izvestija Tul'skogo gosudarstvennogo universiteta. Gumanitarnye nauki,
(4), (pp. 138–149).



Дискурсивное пространство философского текста
в контексте концепции семиосферы Ю.М. Лотмана

143

Enikeev, A.A. (2019 с). Pojetika filosofskogo teksta : topologicheskij aspekt. Krasnodar :
KubGau.

Zhivov, V. (2009). Moskovsko-tartuskaja semiotika : ee dostizhenija i ee ogranichenija.
In Novoe literaturnoe obozrenie, (98), (pp. 11–26).

Zajnetdinova, R.A. (2010). Predposylki formirovanija strukturno-semioticheskoj kon-
cepcii Ju. Lotmana. In Diskurs-Pi, (1–2), (pp. 213–218).

Zubova, M.V. (2008). Filosofskij tekst kak filosofskaja kommunikacija. In Izvestija
Rossijskogo gosudarstvennogo pedagogicheskogo universiteta im. A.I. Gercena, (58),
(pp. 122–126).

Isaev, A.A. (2012). Perevod i perevodimost' filosofskogo teksta. In Vestnik RGGU.
Serija: Filosofija. Sociologija. Iskusstvovedenie, (17), (pp. 144–152).

Kasavin, I.T. (2007). M. Bahtin i Ju. Lotman. U istokov kommunikativno-
semanticheskogo podhoda k jazyku i soznaniju. In Filosofskie nauki, (12), (pp. 27–47).

Kasavin, I.T. (2009). O prirode filosofskoj refleksii. In Filosofskij zhurnal, (2(3)),
(pp. 12–21).

Kolbovskij, E.Ju. (2020). Kul'turnyj landshaft : v raznoobrazii znachenij ne uterjavshij
smysl. In Nasledie i sovremennost'. Vol. 1, (4), (pp. 8–22).

Kuznecov, V.Ju. (2008). Sdvig ot klassiki k neklassike i narashhivanie porjadkov re-
fleksii v filosofii. In Vestnik Moskovskogo universiteta. Serija 7. Filosofija, (1),
(pp. 3–18).

Kurennoj, V. (1999). O transcendentno-poligraficheskoj nevozmozhnosti Derrida v
Rossii. In Logos. Filosofsko-literaturnyj zhurnal, (4(19)), (pp. 168–175).

Lavrenova, O.A. (2010). Prostranstva i smysly: semantika kul'turnogo landshafta.
Moscow : Institut naslediya.

Lavrenova, O.A. (2019). Semioticheskaja koncepcija kul'turnogo landshafta. In
Chelovek : obraz i sushhnost', (1), (pp. 38–47).

Lavrenova, O.A. (2021). Igry s prostranstvom. In Jepistemologija i filosofija nauki.
Vol. 58, (1), (pp. 178–196).

Lazarev, F.V. & Lebedev S.A. (2016). Filosofskaja refleksija : sushhnost', tipy, formy.
In Voprosy filosofii, (6), (pp. 15–28).

Lektorskij, V.A. (2009). Filosofija kak ponimanie i transformirovanie. In Voprosy
filosofii, (1), (pp. 17–24).

Lihachev, D. (2018). Pojezija sadov. Saint Petersburg : Azbuka-Attikus.
Loginova, M.V. (2020). Granica kak parakategorija sovremennoj kul'tury. In Nasledie

vekov, (1), (pp. 76–81).
Lotman, Ju.M. (2014). Vnutri mysljashhih mirov. Saint Petersburg : Azbuka : Azbuka-

Attikus.
Mamardashvili, M.K. (2016). Polnyj kurs lekcij. Filosofija Evropy. Psihologicheskaja

topologija puti. Moscow : Izdatel'stvo AST.
Medvedev, V.I. (2018). Perevod kak filosofskaja problema. In Filosofija i kul'tura, (6),

(pp. 58–67).
Mironov, V.V. (2006). Sovremennoe kommunikacionnoe prostranstvo kak faktor

transformacii kul'tury i filosofii. In Vestnik Moskovskogo universiteta. Serija 7.
Filosofija, (4), (pp. 34–48).



Еникеев А.А.

144

Nazarchuk, A.V. (2011). Ideja kommunikacii i novye filosofskie ponjatija XX veka. In
Voprosy filosofii, (5), (pp. 157–165).

Nekljudov, S. Ju. (Eds.) (1998). Moskovsko-tartuskaja semioticheskaja shkola. Istorija,
vospominanija, razmyshlenija. Moscow : Shkola “Yazyki russkoj kul'tury”.

Njot, V. (2003). Tekst kak prostranstvo. In Kritika i semiotika, (6), (pp. 38–50).
Nikiforov, A.L. (2009). Priroda filosofii. In Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo

universiteta. Filosofija. Sociologija. Politologija, (3(7)), (pp. 5–17).
Perepelica, O.N. (2013). Topicheskoe opredelenie filosofii. In Filosofija i social'nye

nauki, (2), (pp. 10–15).
Percev, A.V. (2015). Dlja chego perevodit' Nicshe zanovo? In Vestnik Permskogo

universiteta. Filosofija. Psihologija. Sociologija, (3), (pp. 24–31).
Plotnikov, V.I. (Eds.) (2001). Mnogoobrazie zhanrov filosofskogo diskursa.

Ekaterinburg : Bank kul'turnoj informacii.
Plotnikov, N.S. (1995). Dux i bukva. K istorii izdanij Gegelya. In Put’, (7), (pp. 261–289).
Podoroga, V.A. (2021). Vremja chtenija. Moscow : Kanon + ROOI “Reabilitaciya”.
Podoroga, V.A. (2013). Metafizika landshafta. Kommunikativnye strategii v filosofskoj

kul'ture XIX–XX vekov. Moscow : Kanon +.
Poljakova, T.A. (2013). Tekst kak smysloporozhdajushhee ustrojstvo v koncepcii

Ju.M. Lotmana. In Gumanitarnye i social'nye nauki, (3), (pp. 72–79).
Porus, V.N. (1998). K voprosu o “nauchnoj filosofii”. In Filosofija nauki. Vol. 4, (1),

(pp. 28–39).
Pozdnjakov, M.V. (2016). Jazykovaja kreativnost' v russkih perevodah Martina

Hajdeggera. In Trudy instituta russkogo jazyka im. V.V. Vinogradova, (7),
(pp. 241–253).

Riker, P. (2008). Konflikt interpretacij. Ocherki o germenevtike. Moscow :
Akademicheskij proekt.

Rorti, R. (2017). Istoriografija filosofii : chetyre zhanra. Moscow : Kanon+ ROOI
“Reabilitaciya”.

Rudnev, V.P. (2000). Proch' ot real'nosti: issledovanija po filosofii teksta. II. Moscow :
Agraf.

Savchuk, V.V. (2012). Topologicheskaja refleksija. Moscow : Kanon+.
Smirennikova, E.S. (2020). Perevod “Vremeni i bytija” M. Hajdeggera kak original'nyj

tekst V.V. Bibihina. In Gumanitarnyj vestnik, (2), (pp. 1–7).
Smirnov, A.V. (2012). Filosofija perevoda i perevod filosofii. In Filosofskij zhurnal,

(1(8)), (pp. 40–58).
Toporov, V.N. (1983). Prostranstvo i tekst In Tekst : semantika i struktura, (рр. 227–

284). Moscow.
Uspenskij, B.A. (2012). Ego Loquens : jazyk i kommunikacionnoe prostranstvo. Mos-

cow : RGGU.
Fuko, M. (2004). Arheologija znanija. Saint Petersburg : Universitetskaja kniga.
Hlebnikova, O.V. (2013). Klassifikacija zhanrov filosofskoj literatury. In Vestnik Ke-

merovskogo gosudarstvennogo universiteta, (4(56)), Vol. 1, (pp. 201–207).
Horuzhij, S.S. (2020). Global'nyj trend XXI veka : deterritorizacija filosofii. In Voprosy

filosofii, (7), (pp. 45–57).



Дискурсивное пространство философского текста
в контексте концепции семиосферы Ю.М. Лотмана

Cvetkova, I.V. (2003). Sud'ba filosofskogo teksta. In Voprosy filosofii, (11), (pp. 43–50).
Chertov, L.F. (2021). Semiotizirovannye prostranstva v kul'ture. In Chelovek : obraz i

sushhnost'. Gumanitarnye aspekty, (1(45)), (pp. 9–32).
Chumakov, A.N., ets (2013). Filosofija v sovremennom mire : dialog mirovozzrenij. In

Voprosy filosofii, (1), (pp. 3–16).
Jebanoidze, I.A. (2018). Perevody proizvedenij Nicshe v do- i postsovetskoj Rossii :

stilisticheskie aspekty i ideologicheskie tendencii. In Novye rossijskie gumanitarnye
issledovanija, (13), (pp. 1–23).

Jeko, U. (2004). Otsutstvujushhaja struktura. Vvedenie v semiologiju. Saint Petersburg :
Simposium.

Jepshtejn, M. (2003). Predlog “v” kak filosofema. Chastotnyj slovar' i osnovnoj vopros
filosofii. In Voprosy filosofii, (6), (pp. 86–95).

Jampol'skij, M. (1998). Literaturnyj kanon i teorija “sil'nogo” avtora. In Inostrannaja
literature, (12), (pp. 214–221).




