
 
Цибизова И.М.  

 

 

122 

УДК: 282                                    DOI: 10.31249/chel/2020.04.08 
 
 
 
 
 
 
 
 

Цибизова И.М. 

НЕ ХЛЕБОМ ЕДИНЫМ ЖИВ ЧЕЛОВЕК: 
ЕДА В КОНТЕКСТЕ СТРУКТУРНОГО  

СЛОЖНОГО ОБЩЕСТВА1 
Институт научной информации по общественным наукам РАН, 

Москва, Россия, itsibizova@mail.ru 
 
Аннотация. В статье рассматриваются взгляды видных 

итальянских мыслителей Л. Аллоди, К. Джулиодори, Дж. Колом-
бо, П. Риччи Синдони, А. Фабриса и др. на материальную и духов-
ную функции пищи в контексте содержания мировых монотеисти-
ческих религий, современного этапа общественного развития и 
задачи – накормить планету, обеспечив ее энергией для жизни. 

Ключевые слова: Бог; ислам; иудаизм; общество; пир; пища; 
пост; права человека; праздник; религия; христианство. 

Поступила: 23.06.2020          Принята к печати: 14.07.2020 
 
 

Tsibizova I.M. 
Man does not live by bread alone: 

Food within the context of structurally complex society2 
Institute of Scientific Information for Social Sciences of 

the Russian Academy of Sciences, 
Moscow, Russia, itsibizova@mail.ru 

 
Abstract. The article considers the views of prominent Italian philosophers, 

including L. Allodi, G. Colombo, A. Fabris, C. Giuliodori, P. Ricci Sindoni, on the 

                                           
1 © Цибизова И.М., 2020 
2 © Tsibizova I.M., 2020 



Не хлебом единым жив человек:   
еда в контексте структурного сложного общества 

 

 

123

material and spiritual role of food in the context of world monotheistic religions, the 
contemporary stage of social development and the task to feed the planet providing it 
with energy for life. 

Keywords: celebration; Christianity; God; fast; feast; food; human rights; Islam; 
Judaism; religion; society. 

Received: 23.06.2020                                                  Accepted: 14.08.2020 
 
 
Участники круглого стола «За столом с Богом и людьми»1, 

проведенного на Миланской выставке ЭКСПО-2015, рассматрива-
ли хлеб как символ достигнутого или отсутствующего единства 
различных общественных страт. Бог постоянно оставался главным 
героем процесса объединения: Его приглашение или отвержение 
несет радости и тревоги, так как за столом усваивают не только 
пищу, но и слова мира и войны, исходящие от Него и людей. Се-
куляризованное общество породило загадочные хитросплетения: 
еду, сведенную к простому потреблению, и «материальную» пищу, 
наделяемую не только оздоровляющими, но и спасительными 
свойствами, порождающую персональную идентичность и при-
надлежность к сообществу. Пища трансформировалась в «форму 
мышления», «плазму жизни» [Colombo, 2016, p. XVI–XVII]. Одна-
ко было бы ошибкой полагать, что символическая функция пита-
ния сошла на нет. 

П. Риччи Синдони в выступлении «Пост и пиршество» 
[Sindoni, 2016, p. 79–85] рассматривает реляции между ними, пред-
ставленные в мировых монотеистических религиях как эмблема-
тическое пересечение двух модусов времени – Хроноса и Кайроса. 
Йом-Киппур, Великий пост, Рамадан иллюстрируют, как разделен-
ные хронологически время поста и праздника являются необходи-
мой последовательностью, показывая одновременно двойствен-
ность темпоральности. Пост и праздник связаны с хронологическим 
и кайрологическим измерениями и рассматриваются на едином ак-
сиологическом и веритативном горизонте. Пост и пир, являя непо-
стоянство жизни, представляют источник мысли о вечности и непо-
стижимости в конечных горизонтах человеческого существования. 
В Книге Екклесиаста представлена темпоральная последователь-

                                           
1 Более подробно работа этого научного форума освещена в реферативном 

журнале «Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная лите-
ратура» Сер. 3, Философия: РЖ / РАН. ИНИОН. 2020, № 3–4. 



 
Цибизова И.М.  

 

 

124 

ность, прерываемая противоположными явлениями: время рож-
даться и умирать, сажать и вырывать насаженное, разрушать и со-
зидать, безмолвствовать и говорить, с чередованием слез и смеха, 
стенаний и танца. Добровольное ограничение в еде означает не-
компетентность человека в присущем лишь ему символическом 
видении. Только он способен объединять Вечное и его фрагмент, в 
котором, по Д. Равази, сингулярное представляет трение между 
конечным и бесконечным, обусловленным и необусловленным, 
сохраняемым человеком. Верующий не хранит ключей времени, 
однако открыт дару – прожить свои дни в парадоксальном и по-
стоянном поиске понимания вечности, никогда не достигая его. 
Связь конечности поста при очевидной зависимости выживания от 
пищи не заканчивает времени в его неизменной повторяемости, но 
простирает его на ожидание. Тяжесть поста искупается праздни-
ком. Ф. Розенцвайг находил в этом момент мессианского предчув-
ствия, представленный У. Бенджамином и феноменологией трех 
монотеистических религий. По Евангелию от Марка, праздник 
представлен свадьбой и гарантирован присутствием жениха, га-
рантирующего полноту времени: «Доколе с ними жених, не могут 
поститься» (Мк. 2: 19) [Sindoni, 2016, p. 80–81]. Его присутствие 
прерывает измерение Хроноса и воплощающее мессианское обе-
щание на христианском горизонте. Жених обеспечивает полноту 
времени, соединяет, как провозглашает Экклезиаст, Слово, во-
площающее все слова, материализует все моменты человеческой 
жизни. Однако в истории человечества постоянно случаются пе-
риоды драматического ухудшения жизни: «Но придут дни, когда 
отнимется у них жених, и тогда будут поститься в те дни» (Мк. 2: 20). 
Так проявляется драматичная прерывистость времени, лежащего 
между началом и концом: в отсутствие Жениха ждут его возвра-
щения. Пост не парализует время, но указывает на движение к но-
вому началу, полноте Иного, в котором, по Ф. Шлейермахеру, жи-
ва перспектива возрождения всего мира. 

В иудейском писании пост связан с болезненными и траур-
ными настроениями [ibid., p. 81–82]. После смерти царя Давид и 
его люди «рыдали и плакали, и постились до вечера о Сауле, и о 
сыне его Ионафане, и о народе Господнем, и о доме Израилевом, 
что пали они от меча» (2 Цар. 1: 12). Израиль сохранил возмож-
ность плакать и поститься, когда страдает Любимый, пораженный 
оскорбившими Его грехами идолопоклонства и жестокости при 



Не хлебом единым жив человек:   
еда в контексте структурного сложного общества 

 

 

125

встрече с другими. Институциональное происхождение поста свя-
зано с «праздником аскетизма», Йом-Киппуром, требующим осоз-
нания своих грехов и желания обрести прощение. Суточный пост 
символизирует боль, испытываемую Богом в течение года. Разделяя 
с христианством и исламом соответствие поста очищению, празд-
ник указывает позитивную силу «обращения», тайну искупления и 
обретение доверия Бога в грядущем году. Обращение – тшува (рас-
каяние) – скорее означает «возвращение», чем смену курса. Оно по-
буждает осознать нарушение союза, измену Торе и желание восста-
новить отношения с Богом, отдавшись под Его власть. Вина, 
признак человеческих слабости и конечности, признается в виде 
поста, непосредственно выражающего зависимость от Пребываю-
щего вне материального мира, Того, без Кого невозможно выжива-
ние и Кто обуславливает жизнь во всех ее аспектах. Осознание соб-
ственной смертности побуждает иудея признать свои будущие 
грехи перед Богом [Sindoni, 2016, p. 82–83]. По Ф. Розенцвейгу, ре-
лигиозный опыт Йом-Киппура придает посту и празднику сущност-
ный онтологический характер, связанный не только с иудаизмом, но 
и универсальностью человеческого существования. 

Христианское сообщество аналогично воспринимает Вели-
кий пост и Страстную пятницу как время очищения, расплаты и 
освобождения от грехов. Время, внушающее смирение и полную 
зависимость от Бога. Святой Августин говорил о посте как о сми-
рении ума, принятии воли Духа и вере в обещанное милосердие. 
Умерщвляющее плоть отсутствие пищи способствует изменению 
разума и подготавливает его к духовному измерению веры в 
стремлении к возобновленной близости к Богу. Страстная пятница 
побуждает верующего к радикальному пересмотру жизни и мыс-
лей. Крест (Распятие) – христианский источник волнения, модель 
и шкала измерений – как обещал Екклесиаст, берет на себя время 
начала и конца, постоянно указывая, что вопль агонии сменяется 
ликующим криком возрождения. Пост и праздник концентрируются 
и возвышают друга друга как отмеченные кайрологическим обе-
щанием, ощущением отсутствия Бога и вдохновляемым мистиче-
ским опытом желанием полноты. Мистика для верующего заклю-
чается в отсутствии Бога, которого невозможно достичь иначе, чем 
без Его непосредственного присутствия. Он постоянно отсутствует 
в повседневном опыте, поэтому человеку недостает всего [ibid., 
p. 83–84]. 



 
Цибизова И.М.  

 

 

126 

Практика поста Рамадана отмечена позитивным напряжением 
в поиске наиболее аутентичной и прозрачной реляции с Тем, кто 
выше всех людей. Согласно Корану: «О вы, которые уверовали! 
Вам предписан пост, подобно тому, как он был предписан вашим 
предшественникам, – может быть, вы устрашитесь (Сура 2. Коро-
ва, 183 аят). Так достигаются страх перед Богом и самоконтроль. 
Одержимый материальными желаниями и вещами верующий пре-
небрегает духовным измерением и становится индифферентным к 
обязанностям, возложенным на него Создателем. Отсюда следует 
необходимость самооправдания посредством добровольного при-
остановления питания ради достижения позитивного внутреннего 
равновесия, усиления воли и удаления от искушений. Лишь урав-
новешенные и безмятежные живут в страхе Божьем, освободив 
душу от цепей гнева и желания ради истинных благ: благодарно-
сти Аллаху и сочувствия к бедным. Мусульманский пост не со-
держит экзальтации и наказания, ориентируя на коммунитарное 
бытие с сильной социальной коннотацией. На заходе солнца вос-
станавливают силы едой и готовятся к грандиозному празднику. 
Связь поста и праздника возвращает в средоточие горизонтов ис-
тины. Их переосмысление ведет к уверенности в присутствии Бога 
и Его попечительском вмешательстве в жизнь индивидуума и об-
щества [Sindoni, 2016, p. 84–85]. 

В секуляризированном обществе эти связи рвутся. Голода-
ние, связанное с правилами индивидуальных диет, направлено на 
обеспечение физической красоты, зачастую граничащей с анорек-
сией. Запертый в стенах собственной индивидуальности человек 
воздерживается от пищи, преклоняясь перед естественными по-
требностями тела. Подобное воздержание не готовит к общей ра-
дости, означая лишь бессмысленное одиночество и драматичное 
падение. Время праздника рушится, исчезает в ритуальных вос-
кресных посещениях мест, навязываемых рыночной экономикой. 
Время настоящего, сосредоточенное на себе, приводит к исчезно-
вению потока, ведущего как к собственным истокам, так и к бу-
дущему. Отсюда рождается существенная необходимость времени 
избыточной полноты существования, как места слияния принципа 
и цели, извечно хранящихся в тайне Господней [ibid., p. 85]. 

Епископ Клаудио Джулиодори в статье «Когда Бог восседает 
за столом с людьми: между радостью и волнением» [Giuliodori, 
2016, p. 87–102] говорит о центральном месте в библейской тради-



Не хлебом единым жив человек:   
еда в контексте структурного сложного общества 

 

 

127

ции тем труда, земли, еды и пиршества. Собрание за столом явля-
ется одной из самых релевантных скреп с Богом, являющим людям 
свое присутствие. Их кульминацией становится Евхаристия, под-
водящая итог совокупному значению пребывания за столом с Ним. 
Это критерий осмысления социальных достижений и истории, мо-
мент благодати и источник суждения [Giuliodori, 2016, p. 87–88]. 

Присутствие Бога на трапезе имело множественные послед-
ствия – от наиболее желательных до самых драматических: при 
посещении Авраама обещание попечительства выполняется не-
ожиданным и удивительным образом – Сарра, вопреки преклон-
ным годам, родит сына (Быт. 20–21). Важнее всего пир, на кото-
рый приглашены люди и является сам Господь, утоляя голод и 
жажду абсолютного любовью и истиной. Подобная перспектива 
встречи Бога с человечеством, пиршества как кульминации пути 
народов, величественно и поучительно описана пророком Исайей: 
«И сделает Господь... на горе.. для всех народов трапезу из тучных 
яств... И уничтожит… покрывало, покрывающее все народы»  
(Ис. 25: 6–7). Подобное видение характерно не только для иудаиз-
ма, но и для христианской картины Апокалипсиса, определяющего 
встречу человека с Богом, Иисусом Христом: «Возрадуемся и возве-
селимся... блаженны, званные на брачную вечерю Агнца» (Откр. 19: 7–9). 
Нет более уместной и возвышенной метафоры, чем свадебное 
пиршество, празднующее дар любви, полученной от Господа, в 
контексте всей человеческой семьи. Начиная с обращения воды в 
вино в Галилее свадебное пиршество при встрече человеческого и 
божественного становится ключом к интерпретации Его спаси-
тельной деятельности, которая завершится на Кресте, после чего 
человечество, освобожденное от греха безусловной любовью и 
предложением собственной жизни, сможет очиститься и воссиять. 
Для понимания смысла Евхаристии и ее связи с человеческой ре-
альностью нельзя не исходить из священной сути брака, представ-
ляющего выражение и выход евхаристической благодати, ее экс-
пликацию и представление [ibid., p. 90]. В силу истинной ценности 
пребывания за трапезой с Богом, следует устраивать пир в Его 
присутствии и воздержаться в отсутствие. Иисус объясняет: «Уче-
ники Иоанновы и фарисейские постились. Приходят к нему и го-
ворят: почему ученики Иоанновы и фарисейские постятся, а Твои 
ученики не постятся? И сказал им Иисус: могут ли поститься сыны 
чертога брачного, когда с ними жених? Но придут дни, когда от-



 
Цибизова И.М.  

 

 

128 

нимется у них жених, и тогда будут поститься в те дни» (Мк. 2; 
18–10). На пиру нельзя оставаться равнодушными, но необычайно 
важна скромность: «когда зван будешь, пришед садись на послед-
нее место, чтобы звавший тебя подошед сказал: “друг! пересядь 
выше”; тогда будет тебе честь пред сидящими с тобою» (Лк. 14: 8–10). 
Иисус не только присутствовал на грандиозных пиршествах, но и 
разделял трапезу с самыми бедными, ценя поведение тех, кто выбрал 
лучшую пищу – Его Слово (Лк. 10: 38–42). В молитве, внушаемой 
Иисусом ученикам, вопрос питания занимает центральное место: 
«Хлеб наш насущный дай нам на сей день» (Мф. 6: 11). Однако 
еда – не только плод человеческого труда, но и дар божественного 
попечительства. Назаретянин требует сделать смыслом жизни об-
ретение Царствия Божьего: «Посему говорю вам: не заботьтесь 
для души вашей, что вам есть и что пить, ни для тела вашего, ни во 
что одеться. Душа не больше ли пищи, и тело – одежды? Взгляни-
те на птиц небесных: они не сеют, ни жнут, ни собирают с житни-
цы; и Отец ваш Небесный питает их. Вы не гораздо ли лучше их?» 
(Мф. 6: 25–26) [Giuliodori, 2016, p. 92–93]. Пребывание за столом 
Бога с людьми – всегда поворотный момент, ведущий к более тес-
ному и глубокому единению с Ним. 

Между Евхаристией, основывающей Церковь, и Церковью, 
осуществляющей Евхаристию, установились неразрывные связи, 
называемые «мистическим корпусом». Согласно А. де Любаку, и 
та и другая представляют Тело Христово, одно и то же, и нельзя 
допускать ни малейшего различия между ними [ibid., p. 93]. При-
нявший хлеб жизни меняется, обретая евхаристическую логику 
дарования себя и служения. Евхаристия неотделима от преумно-
жения хлебов и рыб, и сверхизобилия божественной благодати, 
порождающей дух милосердия, способный питать бесчисленные 
толпы духовно и материально. Преломление хлеба – определяю-
щий критерий, по которому можно узнать Бога и испытать благо-
дать, а также осознать противоречия и последствия собственного 
поведения. Евхаристия, согласно св. Павлу, становится источни-
ком суждений о человеческих достижениях, принципе спасения и 
осуждения. «Кто будет есть хлеб или пить чашу Господню недос-
тойно, виновен будет против Тела и Крови Господней» (1 Кор. 27). 
Она объединяет небо и землю, проникая во все сотворенное. Это 
источник света и мотивации заботы об окружающем, требование 
стать хранителями всего сотворенного. 



Не хлебом единым жив человек:   
еда в контексте структурного сложного общества 

 

 

129

После грехопадения человек всегда пытался сохранить бо-
жественную милость: народ Израилев долгие годы питался манной 
на пути к Земле обетованной (Исх. 3, 8.17) [Giuliodori, 2016, p. 92–
93]. Во время иудейской Пасхи за столом происходят великие со-
бытия. Агнец становится символом роскошной еды, означая при-
сутствие Бога, почитаемого Спасителем среди своего народа.  
Иисус довел союз до завершения, став жертвенным агнцем, пищей 
для нового народа Божьего. Еда в Евангелии – определяющий 
элемент понимания человеческой души. Не служа бедным и от-
верженным, нельзя участвовать в вечном пиршестве. Нужно на-
кормить голодного и напоить жаждущего, уделить время больно-
му. «Низшие» представляют самого Иисуса, ибо каждого будут 
судить по мере любви [ibid., p. 99]. Традиции и ритуальные нормы 
относительно еды были сущностно превзойдены Иисусом в сим-
волическом, метафорическом, моральном и сакраментальном от-
ношении. Стол и пища обрели множественный смысл. 

Пребывать за столом с Богом и людьми означает разделять  
с ними хлеб любви, солидарности, справедливости и бороться с 
культурой отходов. Разрушение окружающей среды ассоциируется 
с процедурой исключения [ibid., p. 101]. Библейское повествова-
ние заставляет анализировать, «что» действительно питательно в 
физическом, социальном, культурном и духовном смысле, а также 
верифицировать, «как» и «с кем» разделять трапезу. Пища, вку-
шенная за столом Бога, не пресыщает, но способствует желанию 
питаться, так как ее сущность духовная, а места не кончаются, ибо 
всегда есть бедные в материальном и духовном смысле, и их сле-
дует приглашать. Быть приглашенными – благо и привилегия, а 
также громадная ответственность перед Богом и людьми [ibid., 
p. 102]. 

В статье А. Джанфреды, А.Д. Киццанити и Д. Милани «Гра-
ждане-верующие, верующие-граждане: Координаты, границы и 
проблемы религиозной свободы питания в Италии и Европе» 
[Chizzoniti, Gianfreda, Milani, 2016, p. 103–123] рассматривается 
влияние религиозных правил еды на гражданские правовые систе-
мы. Тесная связь еды и религии привела к составлению юристами 
нормативных систем Правил религиозного питания, имеющих 
идентификационную ценность (определение религиозной пищевой 
идентичности), превосходящую религиозный аспект без его иска-



 
Цибизова И.М.  

 

 

130 

жения или отклонения и представленную как компонент культуры 
[Chizzoniti, Gianfreda, Milani, 2016, p. 103–104]. 

При рассмотрении верующих как граждан, подчиненных од-
новременно божественным и человеческим законам, и возможных 
трений, следующих из обязанности верующих-граждан уважать 
требования двух порядков, которые могут противоречить друг 
другу при необходимости уважать божественные или человече-
ские законы (как в противопоставлении Антигоны Креонту), необ-
ходимо учитывать реальность правовых государств и происте-
кающие из них права граждан [ibid., p. 104]. 

Большая часть правовых положений, защищающих религиоз-
ную свободу, носят конституционный характер и стоят выше ос-
тального законодательства. Словосочетания «граждане-верующие» 
и «верующие-граждане» связаны с неизбежной реляцией между 
Градом Божьим и городом людей, как превалированием одной 
перспективы над другой в вопросе, как присутствие религии ощу-
щается в гражданской среде при подчинении гражданским и тер-
риториальным правовым нормам. Из правил религиозного питания 
необходимо экстраполировать те, которые противоречат государ-
ственной системе. Влияние и значение этих правил вне уникаль-
ной религиозной среды обусловлено связью государства с данным 
вероисповеданием посредством как гарантированной религиозной 
свободы, так и принятия и уважения ее гражданами. Существуют 
отличия в действии связанных с вероисповеданием нормативов в 
обществе, идентифицируемом с единой религией, от такового с 
сильными сепаратистскими, если не антирелигиозными настрое-
ниями. В первом случае эти нормы могут стать частью государст-
венной системы и поддерживаться санкционным аппаратом при 
возможных запретах в отношении правил других вероисповеданий 
[ibid., p. 105–106]. При различении религиозного и гражданского 
порядков они могут считаться общепринятыми, но не имеющими 
юридического характера или даже незаконными. Между этими 
двумя экстремумами располагается большая часть демократиче-
ских правовых систем, подходящих к данному вопросу с точки 
зрения гарантии права религиозной свободы и признания конфес-
сиональных норм. Уважение последних не всегда легко для ве-
рующих-граждан, особенно если религиозный диктат неадекватно 
тяжек и противоречит правовым нормам государства или выпол-
нение правил веры требует позитивного и / или обременительного 



Не хлебом единым жив человек:   
еда в контексте структурного сложного общества 

 

 

131

вмешательства государства или третьих лиц. При пересечении 
правил религиозного питания с единым гражданским порядком 
необходимо, чтобы нормы или деятельность публичной админист-
рации не запрещали индивидууму соблюдать диету, предусмот-
ренную его верой (негативная защита), или чтобы государственная 
деятельность поощряла данный режим питания (позитивная защи-
та) [Chizzoniti, Gianfreda, Milani, 2016, p. 106]. Государства, меж-
дународные и / или наднациональные организации при разработке 
данных норм ограничиваются их признанием, черпая значение из 
кодексов признанных представителей религиозного права. Это со-
вместно определенное право [ibid., p. 107]. Ст. 9 Кодекса Европей-
ского суда по правам человека гарантирует каждому индивидууму 
возможность поступать в соответствии со своими убеждениями. 
Таков один из аспектов свободы вероисповедания: соблюдение 
правил питания может рассматриваться как непосредственные вы-
ражения веры, причем последние должны обладать «убедительно-
стью, последовательностью / повторяемостью, дозволенностью и 
важностью» [ibid., p. 108]. В отношении гарантий важно соблю-
дать очевидный баланс между интересами индивидуума (верую-
щего) и общества в целом. Уравновешивание интересов требует 
отсутствия конфликта между свободой совести и другими основ-
ными таковыми (самовыражения, самоопределения, объединения 
и членства в ассоциациях и др.). Общественные здоровье, порядок 
и безопасность предусматривают ограничения свободы демонст-
рации религиозной принадлежности. Эффективная защита прав 
верующих осуществляется в основном посредством позитивной 
деятельности – организованных экономических предприятий в 
контексте публичной и приватной реальности [ibid., p. 112]. Ува-
жение сопряженных интересов открыло путь теории «разумных 
компромиссов», которые ради действенности принципа недискри-
минации, навязывает не только одинаковое обращение в одинако-
вых ситуациях, но и различное в различных, рассматривая вещи в 
прагматическом плане и при уравновешивании множественных 
интересов [ibid., p. 113–114]. Цель состоит в сущностном опреде-
лении не права, но минимальных гарантий желательного обраще-
ния всем без исключения индивидуумам в равной степени [ibid., 
p. 118]. Наиболее сложны случаи, когда подобные правила помимо 
чрезвычайной строгости наносят вред детям [ibid., p. 120]. Правила 
религиозного питания – одна из многочисленных проблем, кото-



 
Цибизова И.М.  

 

 

132 

рые не преодолеваются неуверенной и противоречивой политикой 
на национальном и наднациональном уровнях и побуждают к по-
иску методов сочетания адекватного управления с расширением 
свобод [Chizzoniti, Gianfreda, Milani, 2016, p. 123]. 

В выступлении Л. Аллоди «Светская пища? Загадочные хит-
росплетения» [Allodi, 2016, p. 125–132] рассматривается концепту-
альный зазор между терминами «секуляризация» и «таинство» при 
акцентировании загадочности отношений людей с едой. Г. Люббе 
называет секуляризацию продуктом XIX в., дескриптивной кате-
горией конкретного общественного процесса «нейтрализации» 
«светского общества», перехода от социума, в котором невозмож-
но не верить в Бога, к таковому, где вера для человека – лишь одна 
из представляющихся ему возможностей [ibid., p. 125–126]. Одна-
ко, по Т. Лукману, религия не исчезает, но трансформируется, 
«приватизируется», адаптируясь к новой институциональной ре-
альности. Объявленная Ф. Ницше смерть Бога – пророчество, пол-
ностью согласующееся с прогрессирующим религиозным скепти-
цизмом как сторонников, так и противников веры. Однако в 
начале XXI в. религия, как считает П. Бергер, не переживает закат: 
большая часть мира демонстрирует пробуждение веры. Современ-
ная эпоха характеризуется не только «секуляризацией», но и 
«плюрализацией». «Плюрализация жизненных миров» породила 
проблемы, связанные с радикальной трансформацией фундамен-
тальных условий жизни, вынудив Лукмана и Бергера говорить об 
«эндемическом кризисе смысла» [ibid., p. 128]. Чем больше увели-
чивается свобода жизни, опыт плюрализации, тем больше прояв-
ляется необходимость морали и переориентации антропологиче-
ского типа. Проблема секуляризации становится первоочередной 
для антропологии, открывая путь антропологии религии. 
По Ч. Тейлору, попытка продвижения «исключительного и само-
достаточного гуманизма» – освобождения субъекта от религии – 
оказалась ошибочной: подобный субъект не свободен от жизнен-
ных проблем, ответ на которые предлагает вера [ibid., p. 130].  
Согласно Р. Жирару, лишь религия, признающая мир как конкретную 
реальность, способна утверждать собственную свободу. В этом 
смысле тезисы о западной секуляризации как радикальном зле 
ошибочны. В попытке убийства веры современный мир создал еще 
более жуткие и опасные ритуалы, перекликающиеся с архаичной 
религиозностью – пирсинг и татуировки, представляющие приме-



Не хлебом единым жив человек:   
еда в контексте структурного сложного общества 

 

 

133

ры того, что человек без веры пребывает в постоянном поиске то-
тальности / полноты, неуловимой ныне нигде [Chizzoniti, Gianfreda, 
Milani, 2016]. По этому мыслителю, увидев жестикулирующие ма-
некены, заполняющие страницы модных журналов и напоминаю-
щие мрачные танцующие фигуры на стене средневековой церкви, 
наши предки восприняли бы их как предвестников скорой смерти 
[ibid., p. 131]. Однако в повседневном опыте существует измерение, 
в котором еда, красота и священное антропологически связаны. 
Р. Скрутон описывает сбор семьи за праздничным ужином, когда 
стол накрывают с любовью, добиваясь эффекта чистоты, просто-
ты, симметрии и душевного тепла. Он становится символом воз-
вращения домой, в раскрытые объятия матери, ожидающей собст-
венных детей. В нем заложены множество значений, дух 
благожелательности и красоты [ibid., p. 131–132]. Пища нужна для 
ссылки на ритуалы, напоминающие, что едва жертва отвергается, 
начинается разлад внутри людей и между ними. Жертва делает 
человека человеком и объединяет с другими людьми. Разлад пре-
вращает в «эго» и противопоставляет остальным. Более того, он 
противопоставляет человека самому себе, превращая в собствен-
ного палача [ibid., p. 132]. 

В статье «Пища и потребление» [Fabris, 2016, p. 133–141] 
А. Фабрис рассматривает еду как мост, связующий элемент, в ре-
ляции между философией и религией, а также священным и свет-
ским [ibid., p. 133–134]. Человек ест, дабы жить, но может также 
жить, чтобы есть, не имея в жизни других вещей, обладающих 
смыслом. Еда – несомненно, что-то материальное, выполняющее 
функцию питания и отвечающее человеческой потребности. Одна-
ко одновременно и что-то культурное, связанное со сферой вооб-
ражения, могущее обладать символической ценностью и поэтому 
трансформирующееся в объект желания или каприз моды. Это об-
щая почва, объединяющая религиозный подход и светскую интер-
претацию пищи и позволяющая рассматривать последнюю не 
только как ответ на человеческую потребность. Еда – выражение 
реляций – и способна развивать старые и создавать новые: с ми-
ром, между людьми, последними и Богом. Из неудовлетворения 
человеческой ограниченностью появилось желание стать таким 
«как Бог». Более того, самим Богом. Ради спасения непреодолимой 
границы между человеком и Богом иудейско-христианская тради-
ция сохраняет различие между потребностью и желанием, регла-



 
Цибизова И.М.  

 

 

134 

ментируя последнее [Chizzoniti, Gianfreda, Milani, 2016, p. 135].  
В философской литературе прослеживаются связи между запахом 
и знанием, вкусом и красотой, дегустацией и доброкачественно-
стью еды. В религиозной среде подобное невозможно: от пищи 
воздерживаются не потому, что она не нравится. В некоторых слу-
чаях не едят вообще или едят то, что не нравится. Критерии в этих 
сферах различны. Противоречия между священным и светским 
измерением начинаются именно за столом [ibid., p. 136]. Ныне че-
ловек преимущественно конципируется как пользователь и потре-
битель. Бытие, которое следует регулировать, превращается в без-
граничное потребление. Нет ограничений для желаний и 
позволительно верить, что в конце концов желаемое можно полу-
чить, а потом благополучно желать снова. Потребность в еде леги-
тимна и ее удовлетворение позволено / разрешено. В религиозной 
же среде регламентируется символическая ценность пищи и в силу 
этого – уважение к ней. В обществе потребления старое не тако-
вое, а вышедшее из моды. По этой причине в обществе нет места 
для престарелых, если они не молоды: молодые маскируются под 
стариков, старики – под молодежь. Если, постарев, пожилые не 
вышли из употребления – они «хорошо сохранились». Даже у лю-
дей, как у вещей, существует свой срок потребления [ibid., p. 139]. 

В данной ситуации философия нашла единственное подо-
бающее лекарство – этическое. Это этика потребления. С религи-
озным отношением к пище ее объединяет необходимость регули-
ровать реляцию с едой. Но модусы подхода к проблеме различны, 
зачастую противоположны и между ними образуется «загадочное 
переплетение» [ibid., p. 139]. Дело не только в переосмыслении 
процессов секуляризации через очевидные следы священного, жи-
вого и действенного в светской области [ibid., p. 139–140]. В рели-
гиозном обществе потребность и желание различны, регулируются 
божественным заветом. Именно желание (понимаемое как беско-
нечное желание бесконечного – желание человека быть Богом), 
начиная с Нового времени основывается на знании вкусов и их 
этике вкуса. Оно снижается до уровня потребности, может удовле-
твориться. Желающий субъект пожирает мир, хочет его ассимили-
ровать, потребить. Однако в действительности удовлетворения не 
достигается. Человек, как таковой, реляционный, и эта реляция, 
комплекс отношений, в которые он вовлечен, – условие отсутствия 
его ассимиляции даже при попытках ассимилировать вещи. В итоге 



Не хлебом единым жив человек:   
еда в контексте структурного сложного общества 

 

 

135

остается неудовлетворение. Для избегания булимического и ано-
рексичного подхода к еде Фабрис предлагает вновь определить 
границы данных реляций, переосмыслить правила. В этом религия 
и философия могут вновь стать союзниками, определяя границы же-
ланий и их импликации [Chizzoniti, Gianfreda, Milani, 2016, p. 140]. 

Сотрудники Католического университета Святого Сердца 
М.Л. Дженнари, Ф. Факкин и В. Чиголи, интерпретируя «Культу-
ры, диеты, склады ума» [ibid., p. 143–154], находят в еде посредни-
ка-миротворца и своеобразный детектор, полагая, что для ее ос-
мысления следует рассматривать человеческое в его культурной, 
символической комплексности с привлечением этноантропологии 
и психологии. Пища – суть и посредник в связях между людьми, 
универсалия, отличающая опыт таковых от животных, потреб-
ляющих еду исключительно на институциональном – не символи-
ческом – основании. Корень итальянского слова «cibo» (еда) – 
«kap» – содержится в греческом «kapto» и латинском «capio». Оба 
термина ссылаются на акт восприятия, принятия извне, указывая 
на человеческую необходимость чего-то Отличного от себя. От-
ношения человека с пищей простираются в область духовности, 
понимаемую в наиболее глубоком значении и присущую любой 
культуре или поиску смысла, который, исходя из повседневности 
(имманентного) мира, обращается к «тому, что вне» (трансцен-
дентному) [ibid., p. 143–144]. В качестве «внешней» субстанции, 
получаемой телом, еда обладает относительным значением, повы-
шая способности и силы, а также выражая возможность улучше-
ния условий жизни. На иудейской Пасхе еда посредством своей 
связи с историей народа подчеркивает полноту торжества. Связь 
между пищей и духовностью относится и к реляции человека с 
опытом смерти. Отказ от еды – критический признак отказа от 
жизни, подразумевающий отрешенность от мирских связей. Бла-
годаря трапезе (от древних пиров до современных «деловых ужи-
нов») заключаются договоры и совместные проекты или создаются 
новые отношения. Посторонний становится знакомым, и в общей 
жизни празднуется то, что объединяет людей. Разделение пищи 
выражает культурную и ценностную идентичность. Еда выражает 
добро и зло: вспоминается не только библейское яблоко, но и соз-
данные западным обществом отношения между пищей и здоровь-
ем. Каждая культура транслирует собственную символику верного 
и неверного, а приверженность этикету питания, представляюще-



 
Цибизова И.М.  

 

 

136 

гося «благом» (в том числе санитарно-гигиеническим) для опреде-
ленной культуры, показывает приверженность системе ценностей, 
верований / убеждений, жизненной философии, концепциям свя-
щенного. Через еду выражается общественная организация в тер-
минах статуса и включенности-исключенности по отношению к 
какой-то группе. Доступ к пище или практика питания в опреде-
ленной культуре – элемент различения общественных классов. 
Мужчине исторически доверена задача заклания и разделки жи-
вотных для превращения в еду (как винограда – в вино), а женщи-
не – готовка и сервировка стола [Chizzoniti, Gianfreda, Milani, 2016, 
p. 145]. Экономическая, социокультурная и пищевая глобализация 
(доступность еды, нейтральность мест и модусов потребления) 
привела к потере символического значения пищи как посредницы 
и открывателя связей между людьми в пользу индифферентности, 
не способной представить специфичность человеческого сущест-
вования [ibid., p. 145–146]. Еда «ведет» диалог с божественным 
через предложения и жертвы, представляемые в культовых местах 
и выражающие благодарность или просьбу. Пища предлагается 
божеству и как «предложение себя» (хлеб и вино как плод челове-
ческого труда), поддерживая наиболее значимую реляцию в жизни 
людей. Недостаточность или ограничение питания – зачастую 
средство очищения и оздоровления для достойных достичь транс-
цендентного. Это проявляется в мусульманском Рамадане, христи-
анской Пасхе, средневековом религиозном аскетизме или в отказе 
от типичного для жизни животных питания, выражая предраспо-
ложенность человека и предшествуя диалогу с трансцендентным. 
Многие религии и философии осуждают жадность и неумерен-
ность в еде [ibid., p. 145–146]. Рассматривая произведения мировой 
живописи XV–XX вв. [ibid., p. 147–151], авторы анализируют, как 
изображения еды или трапезничающих отражают символические 
реляции между пищей и людьми, между последними, и между ни-
ми и Богом. Они начинают с иконы, на которой Иисус преломляет 
хлеб со своими учениками из Эммауса, что символизирует разде-
ление и принятия / признания нового мировоззрения, новых отно-
шений. Заканчивается данная последовательность одной из самых 
известных картин Лихтенштайна «Хотдог» (1964): уже нет ни сто-
ла, ни разделяющих пищу и беседу людей, только предмет, типич-
ный для массовой культуры: все стали индивидуумами, появилось 
множество объектов потребления, отношения минимальны или 



Не хлебом единым жив человек:   
еда в контексте структурного сложного общества 

 

 

137

отсутствуют вовсе. Если стол и разделение пищи олицетворяют 
центр связей внутри семьи и между поколениями, то этот ритуал 
был искажен или начал отрицаться [Chizzoniti, Gianfreda, Milani, 
2016, p. 150–151]. 

Подводя итоги форума, Д. Коломбо в статье «В малом тво-
рится великое» [Colombo, Postfazione, 2016, p. 155–183], наряду с 
очевидным успехом научного форума, отметил недостатки вы-
ставки ЭКСПО-2015. Ее идеей было «накормить планету», обеспе-
чив энергией для жизни. То есть предложить новый «проект циви-
лизации» миру и, в частности, его основному культурному и 
экономическому двигателю – Западу, «перенасытившаяся и отча-
явшаяся» (Дж. Биффи) природа которого была обнажена еще не 
завершившимся экономическим кризисом. Его причина носит ан-
тропологический, моральный и теологический характер, так как, 
согласно А. де Любаку, человек способен «организовать страну 
без Бога», но без Него он не может не организовать ее против че-
ловека [ibid., p. 155]. Необходим новый взгляд на понятие челове-
ка, связанного реляциями и необходимостью признания другого, 
ответственного перед Богом, передавшим ему сотворенное, дабы 
он не впал в бред всевластия и не отступал перед идолами приро-
ды, но постоянно развивался [ibid., p. 156]. Однако превалирование 
практических целей выставки – развития инфраструктуры Милана, 
создания лучшего образа Италии в мире, получения политических 
дивидендов – привело к отсутствию универсального духа и бес-
пристрастности, обычно лежащих в основе великих свершений 
[ibid., p. 157] Задача – выработать руководство для жизни человека 
в ее целостности с рассмотрением «хлеба» в его материальности 
как поддерживающего физическую жизнь и в символическом 
смысле как поддерживающего жизнь духовную [ibid., p. 158], – не 
была выполнена до конца. Древо жизни ЭКСПО-2015 – нео-
языческий символ жизни, смешавший техносциентизм и абстракт-
ный / идеологический натурализм, бесконечно далекий от духов-
ной глубины, к которой отсылает буддистская символика [ibid.,  
p. 160]. За этим забылось, что христианский Бог – Бог, порождаю-
щий и питающий. Плоть и кровь Иисуса – еда и питие не в метафо-
рическом, а в реальном смысле, и наделены силой давать и сохра-
нять Жизнь [ibid., p. 159]. Коломбо подчеркивает современность 
Иисуса каждому живущему человеку и всем деяниям милосердия 
[ibid., p. 160–164]. По С. Кьеркегору, единственное этическое от-



 
Цибизова И.М.  

 

 

138 

ношение, которое можно установить с величием (как и с Иисусом), – 
это современность [Colombo, Postfazione, 2016, p. 162]. Милосер-
дие Бога – мера и сущность человеческих дел, поэтому предложе-
ние проявлять его становится критерием суждения и аутентично-
сти единения Бога с людьми [ibid., p. 163]. Питаясь в противоречии 
со словами Божьими, человек неизменно становится каннибалом, 
пожирая вначале других, затем – самого себя [ibid., p. 165–166]. 
Бог испытывает громадное желание восседать за столом с людьми, 
но это происходит, лишь если те отвечают на Его любовь, делаясь, 
как и Он, «слугами» ближних [ibid., p. 171]. Еда способствует еди-
нению людей: как для иудеев пасхальный агнец осуществляет еди-
нение Бога с его народом, так хлеб передает свою материальную и 
культурную сущность всем, кто едят его вместе [ibid., p. 173]. Еда – 
важнейшая из всех вещей, так как тот, кто не ест, не существует.  
В этом отношении христиане наслаждаются свободой: им позво-
лено питаться всем, так как ничто не является «нечистым»; дозво-
лено есть благословенное Богом: Иисус считается «едой и пити-
ем»; и наконец – отказываться от всего, так как человек живет не 
только хлебом, но и словом, исходящим из уст Бога [ibid., p. 174–
175]. Христианину уместно вопрошать не только «что я ем», но и 
«почему я делаю это» и «с кем». Иисусу угодно милосердие, не 
жертва. Люди сотворены не для «подчинения» недостижимому 
Богу, но для радости / ликования детей, участвующих в свадьбе 
Агнца и вечном пиршестве. Человек – всегда «дитя» в различных 
модусах и степенях, так как идет в свете лишь «живя в другом» и 
сидя с Богом и людьми за столом, извечно предназначенным для 
милосердия и заботы [ibid., p. 178]. Последовательное избегание 
недооценки границ человеческих возможностей и всевластия зла, к 
которому никто не обладает иммунитетом, – первое и неизбежное 
условие плодотворной работы. Решение проблемы голода на пла-
нете требует постоянного диалога разума и сердца об изменении 
жизни, признания тесной связи между евангелическим призывом, 
развитием и целью человека. Прогресс народа зависит не столько 
от денег, материальной помощи, технологической структуры, 
сколько от формирования сознания, возмужания ментальности и 
обычаев. Деятельность по гуманизации мира идет на благо как 
Юга, так и Севера, подверженного моральной и духовной бедно-
сти из-за «чрезмерного развития». Необходим интегральный под-
ход, стимулирующий личную ответственность, и работа, гаранти-



Не хлебом единым жив человек:   
еда в контексте структурного сложного общества 

 

 

139

рующая переход от надежного обеспечения продовольствием к про-
довольственным безопасности и суверенитету [Colombo, Postfazione, 
2016, p. 182–183]. Человек – не раковая опухоль планеты, но ее уни-
кальный и аутентичный ресурс, воплощенный в Иисусе: пиршество 
всего человечества берет начало из милосердного стола семьи, так 
как из малого рождается великое [ibid., p. 182–183]. 

Участники обсуждения убедительно показали двойственную – 
материальную и духовную – роль пищи, как и то, что отказ от 
священного, от собственных корней ведет к деградации общества. 

 
 

Список литературы 
 

A tavola con Dio e con gli uomini: Il cibo tra antropologia e religione : Atti del con-
vegno internazionale. Milano, Universita cattolica dell Sacro Cuore 7–9 ottobre 2015 / 
a cura di Colombo G. – Milano: Vita e pensiero, 2016. –. XVII,. 183 p. – (Filosofia 
ed esperienza religiosa ; 6) 

Allodi L.Cibosecolarizzato? Intrecci enigmatici // A tavola con Dio e con gli uomini:  
Il cibo tra antropologia e religione / a cura di Colombo G. – Milano: Vita e pensiero, 
2016. – P. 125–132. – (Filosofia ed esperienza religiosa ; 6). 

Chizzoniti A.G., Gianfreda A., Milani D. Cittadini-fedeli, fedeli-cittadini: coordinate, 
limiti e problematiche della libertà religiosa alimentare in Italia e in Europa //  
A tavola con Dio e con gli uomini: Il cibo tra antropologia e religione / a cura di 
Colombo G.– Milano: Vita e pensiero, 2016. – P. 103–123. – (Filosofia ed esperienza 
religiosa ; 6). 

Cigoli V., Facchin F., Gennari M.L. Culture, diete, forme della mente // A tavola con 
Dio e con gli uomini: Il cibo tra antropologia e religione / a cura di Colombo G. – 
Milano: Vita e pensiero, 2016. – P. 143–154. – (Filosofia ed esperienza religiosa ; 6). 

Colombo G. Introduzione // A tavola con Dio e con gli uomini: Il cibo tra antropologia 
e religione / a cura di Colombo G. – Milano: Vita e pensiero, 2016. – P. XV–XVII. – 
(Filosofia ed esperienza religiosa ; 6). 

Colombo G. Postfazione: Nel piccolo si fa il grande // A tavola con Dio e con gli 
uomini: Il cibo tra antropologia e religione / a cura di Colombo G. – Milano: Vita e 
pensiero, 2016. – P. 155–183. – (Filosofia ed esperienza religiosa ; 6) 

Fabris A. Cibo e consumo // A tavola con Dio e con gli uomini: Il cibo tra antropologia 
e religione / a cura di Colombo G. – Milano: Vita e pensiero, 2016. – P. 133–141. – 
(Filosofia ed esperienza religiosa ; 6). 

Giuliodori C. Quando Dio siede a tavola con gli uomini tra gioie e inquietudini //  
A tavola con Dio e con gli uomini: Il cibo tra antropologia e religione / a cura di 
Colombo G. – Milano : Vita e pensiero, 2016. – Р. 87–102. – (Filosofia ed esperienza 
religiosa; 6). 



 
Цибизова И.М.  

 

 

140 

Ricci Sindoni P. Il digiuno e la festa // A tavola con Dio e con gli uomini: Il cibo tra 
antropologia e religione / a cura di Colombo G. – Milano: Vita e pensiero, 2016. – 
P. 79–85. – (Filosofia ed esperienza religiosa; 6). 

 
 

References 
 

A tavola con Dio e con gli uomini: Il cibo tra antropologia e religione: Atti del con-
vegno internazionale. (2016). Milano: Universita cattolica dell Sacro Cuore. 

Allodi, L. (2016). Cibo secolarizzato? Intrecci enigmatici.In: A tavola con Dio e con gli 
uomini: Il cibo tra antropologia e religione: Atti del convegno internazionale (125–
132). Milano: Vita e pensiero. 

Chizzoniti, A.G., Gianfreda, A., Milani, D. (2016). Cittadini-fedeli, fedeli-cittadini: 
coordinate, limiti e problematiche della libertà religiosa alimentare in Italia e in 
Europa. In: A tavola con Dio e con gli uomini: Il cibo tra antropologia e religione: 
Atti del convegno internazionale (103–123). Milano: Vita e pensiero. 

Cigoli, V., Facchin, F., Gennari, M.L. (2016). Culture, diete, forme della mente. In:  
A tavola con Dio e con gli uomini: Il cibo tra antropologia e religione: Atti del 
convegno internazionale (143–154). Milano: Vita e pensiero. 

Colombo, G. (2016). Introduzione. In: A tavola con Dio e con gli uomini: Il cibo tra 
antropologia e religione: Atti del convegno internazionale (XV–XVII). Milano: Vita 
e pensiero. 

Colombo, G. (2016). Postfazione: Nel piccolo si fa il. In: A tavola con Dio e con gli 
uomini: Il cibo tra antropologia e religione: Atti del convegno internazionale (155–
183). Milano: Vita e pensiero. 

Fabris, A. (2016). Cibo e consume. In: A tavola con Dio e con gli uomini: Il cibo tra 
antropologia e religione: Atti del convegno internazionale (133–141). Milano: Vita e 
pensiero. 

Giuliodori, C. (2016). Quando Dio siede a tavola con gli uomini tra gioie e inquietudini. 
Ricci Sindoni, P. (2016). Il digiuno e la festa. In: A tavola con Dio e con gli uomini:  

Il cibo tra antropologia e religione: Atti del convegno internazionale (87–102). 
Milano: Vita e pensiero. 


