
112

ФАБУЛА: ВЫМЫСЕЛ, ЖАНР, СЮЖЕТ
FABULA: FICTION, GENRE, PLOT

УДК: 82-1/-9            DOI: 10.31249/chel/2024.03.08

Стаф И.К.
ВЫМЫСЕЛ КАК ЖАНРОВЫЙ ПРИЗНАК?

FABULA И ФАБЛИО©

Институт мировой литературы им. А.М. Горького РАН,
Россия, Москва, irina.staf@gmail.com

Аннотация. В статье рассмотрена одна из попыток дать определение жанру
фаблио исходя из античного понятия fabula и тех трансформаций, какие оно пре-
терпело в средневековой французской словесности. Новые поэтические нормы,
элементы которых прослеживаются в рамках коротких стихотворных повество-
ваний, отчасти предваряют идеи, сформулированные в поэтических трактатах
XIV–XV вв. Однако сама жанровая дефиниция, основанная на этом критерии,
нуждается в уточняющих параметрах.

Ключевые слова: Средние века; Франция; короткое повествование; фаб-
лио; басня; вымысел; правдоподобие.

Получена: 30.05.2024              Принята к печати: 25.06.2024

© Стаф И.К., 2024



Вымысел как жанровый признак? Fabula и фаблио

113

Staf I.K.
Fiction as a genre marker? Fabula and fabliau©

A.M. Gorky Institute of World Literature of the Russian Academy of Sciences,
Russian Federation, Moscow, irina.staf@gmail.com

Abstract. The article considers one of the attempts to define the genre of fabliau
based on the ancient concept of fabula and the transformations it underwent in medieval
French literature. The new poetic norms, elements of which can be traced within the
framework of short verse narratives, partly anticipate the ideas formulated in the poetic
treatises of the fourteenth and fifteenth centuries. However, the genre definition itself,
based on this criterion, needs clarifying parameters.

Keywords: Middle Ages; France; short narrative; fabliau; fable; fiction; plausibility.

Received: 30.05.2024                                                  Accepted: 25.06.2024

Вплоть до последних десятилетий среди медиевистов гос-
подствовало убеждение, что в словесности на старофранцузском
языке термины, которыми обозначалась «жанровая»1 принадлеж-
ность коротких нарративных текстов, распределялись более или
менее произвольно. Поль Зюмтор, рассуждая о не-песенном пове-
ствовании, приходит к выводу, что обозначения эти «не поддаются
никакому определению» [Зюмтор, 2003, с. 163]. О «гибкости» или
«размытости» средневековой жанровой терминологии писали как
об аксиоме А. Стрюбель [Strubel, 1988, p. 341], Ж.-Ш. Пайен
[Payen, 1980, р. 7], Ж. Рибар [Ribard, 1989], Р.Т. Пиккенс [Pickens,
2008]. По мнению Ж.-М. Буавен, «поэтическая лексика эпохи гре-
шит в равной мере неточностью и полисемией» [Boivin, 2006,
p. 361]. Наконец, А. Корбеллари вообще предлагал поставить точку
в бесплодных диспутах: «…сама идея некоего единообразного опре-
деления средневековых жанров сегодня уже невозможна» [Corbellari,
2014, p. 35].

Между тем еще в 1981 г. Н. Ван ден Богард, предпринявший
совместно с В. Номеном издание полного корпуса фаблио, реши-

© Staf I.K., 2024
1 Термин «жанр» применительно к Средним векам мы используем условно:

в отсутствие вплоть до XV в. сколько-нибудь разработанной поэтики (кроме ла-
тинской) точнее говорить о «формах», однако в более широком смысле, нежели
«простые формы» А. Йоллеса [Jolles, 1968].



Стаф И.К.

114

тельно возражал П. Зюмтору, подчеркивая, что в XIII в. можно го-
ворить о фиксированной лексике, использовавшейся поэтами и
писцами для обозначения жанров [Van den Boogaard, 1984, p. 666].
Это положение подробно обосновывает в ряде статей канадский
медиевист Ф. Женгра: по его наблюдениям, авторская рефлексия
над эстетикой краткости прослеживается как в самих нарративных
текстах, так и в их прологах и иных видах «паратекста». «В подав-
ляющем большинстве случаев названия средневековых повество-
вательных форм не взаимозаменяемы: формальная близость –
краткость в сочетании с обычным для нарратива восьмисложником
с парными рифмами – не влечет за собой изменчивости жанровых
“ярлыков”» [Gingras, 2011, р. 161].

В результате вновь оживившихся споров вокруг поиска ис-
торических «жанровых» критериев, актуальных как для самих поэтов,
так и для их читателей / слушателей – взамен критериев чисто струк-
турных и формальных, – в изучении короткого нарратива Средних
веков наметились две взаимосвязанные тенденции. Это прежде
всего комплексное исследование «сборных» манускриптов, позво-
ляющее установить принципы отбора и группировки текстов пис-
цами1 (см., например, [Azzam, Collet, Foehr-Jassens, 2005], или на-
чатый в 2011 г. швейцарско-немецко-канадский проект по изучению
рукописных собраний фаблио «Читать в контексте до Нового времени»
[Lire en contexte, 2012]). Кроме того, это анализ «метапоэтических»
деклараций, содержащихся в текстах, с целью реконструировать
имплицитные поэтические нормы, которыми руководствовались
их авторы и исполнители.

Фаблио, короткие и, как правило, забавные стихотворные
тексты, отнюдь не случайно оказались в центре этих дискуссий. Само
их наименование (fabliau, fableau, fablel), отсылающее к унаследован-
ному от Античности жанру басни (fable)2, требует изучения как их

1 Ф. Женгра отмечает при этом, что объединение произведений «по жанру»
встречается в крайне редких случаях и характерно прежде всего для басни; в
большинстве кодексов связь между текстами, как правило, не жанровая, но функ-
циональная, обусловленная предназначением сборника [Gingras, 2011, p. 161–162].
Отметим, однако, еще один важнейший короткий жанр, дошедший до нас именно
в виде сборников – exempla.

2 Гипотеза Л. Росси [Rossi, 1999], который обращает внимание на еще одну
форму этой лексемы – flabel, и на этом основании возводит ее не к басне, но к



Вымысел как жанровый признак? Fabula и фаблио

115

генетической связи, так и принципов разграничения обеих форм,
тем более что, по замечанию того же Ф. Женгра, в манускриптах
«смешение басни и фаблио встречается в трех случаях, однако ка-
ждый из них опровергается вариантом fable в других рукописях»
[Gingras, 2011, p. 161]. Одновременно встает вопрос о соотношении
как басни, так и фаблио с одним из ключевых понятий античной, а
затем и средневековой риторики – fabula, вымышленный рассказ.

Оставляя в стороне устойчивое представление о мнимом
«реализме» фаблио (из работ последнего времени здесь следует
упомянуть [Alexandre-Bidon, Lorcin, 2003]), мы рассмотрим одну
из концепций, в рамках которой определение корпуса текстов,
обозначаемых этим названием, связывается с той трансформацией,
какую претерпело понятие fabula на протяжении столетия, с конца
XII до самого начала XIII в., то есть в достаточно краткий период
бытования жанра.

Заметим сразу, что разграничение собственно басни – эзопо-
вой, животной, с ее говорящими животными, «противными природе»,
по слову Исидора Севильского, – для этого периода не представ-
ляет значительных трудностей. Вплоть до середины XIII в. этот
жанр, как правило, обозначался в старофранцузском языке словом
«Изопет» (Isopet) или «Авионнет» (Avionnet, т.е. собрание басен
Авиана): именно под этими названиями переводы античных басен
объединялись в рукописные сборники. С понятием же fable дело
обстоит сложнее.

Восходящее к Цицерону (De Inventione, I, XIX, 27) и к «Ри-
торике к Гереннию» (I, VIII, 13), наиболее популярному в Средне-
вековье риторическому трактату, разделение повествования на три
типа – fabula (миф. «басня»), historia (рассказ о реальных незапа-
мятных событиях) и argumentum (рассказ о событии, которого не
было в реальности, но которое могло быть), – развитое и допол-
ненное Исидором Севильским в «Этимологиях», почти в неизменном
виде воспроизводилось в латинских средневековых риторических
трактатах, в частности у Иоанна Гарландского или Гальфрида
Винсальвского. При этом нужно подчеркнуть, что в указанных
трактатах речь никоим образом не идет о мимесисе: элементы

латинскому flabellum («дуновение», «вранье, чепуха»), семантически связанному
с vaniloquium («пустая болтовня»), фактически не нашла сторонников.



Стаф И.К.

116

триады различаются не с точки зрения достоверности, соответствия
реальному «порядку вещей», но как определенные риторические
системы со своими установками и внутренней когерентностью.

Однако Ф. Женгра [Gingras, 2018] справедливо обращает вни-
мание на еще один извод этой триады, принадлежащий Присциану,
который в «Предварительных упражнениях» (Præexercitamina) опус-
кает третий ее член, argumentum, выдвигая на первый план пользу,
присутствующую в «басне». Fabula, по его словам, «касается вещей,
полезных для жизни, и бывает правдоподобной, если то, что случается
с персонажами, описано складно» (<Fabula> pertinet ad vitae utilitatem
et fit verisimilis si res, quae subiectis accidunt personis, apte reddantur
[Priscien, 1863, S. 551]). Иначе говоря, «басня» у Присциана сливается
с argumentum, ибо не преступает границ правдоподобия, и одновре-
менно подлежит толкованию, прежде всего моральному, подчиняясь
принципам христианской экзегезы.

Тем самым, полагает Ф. Женгра, а вслед за ним еще одна ка-
надская исследовательница, И. Делаж-Белан, закладывается основа
для превращения античной триады в оппозицию: «Для противо-
поставления вымысла и правды старофранцузский язык располагает
терминами fable и estoire – конечно, с семантическими нюансами
по сравнению с латынью, – но argumentum при этом не подвергся
переводу» [Delage-Béland, 2024, р. 26]. Господствующей в литера-
туре на народном языке становится пара «вымысел / истина», где
первый член несет идею бесполезного («лживого») развлечения, а
второй связан с морально-дидактической функцией повествова-
ния. «Некоторые тексты, дабы отделиться от других коротких рас-
сказов, включают прямые нападки на прочие формы развлечений,
излюбленных при дворе. Так, пролог к “Жизнеописанию древних
святых отцов”1 направлен против бродячих жонглеров, которые
обеспечивают себе завидные барыши, “придумывая песенки, остро-
ты и фаблио” (trovant chansonete, moz et flabiaz) <...> Автор нраво-
учительного сборника, со своей стороны, заявляет об отказе от
“басни”, которая понимается как противоположность “правдивого
сказа” <…> В этой системе фаблио предстает высшей формой

1 Vie des Pères (французское переложение раннехристианских житий от-
цов-пустынников, Vitae Patrum) – необычайно популярное собрание стихотвор-
ных благочестивых рассказов первой трети XIII в.



Вымысел как жанровый признак? Fabula и фаблио

117

пустого развлекательного рассказа, который, независимо от прав-
дивости, имеет лишь одну функцию – отвратить христианина от
его обязанностей» [Gingras, 2011, p. 163–164]1. Анри д’Андели,
завершая «Ди о канцлере Филиппе», оговаривает, что, несмотря на
формальное сходство с фаблио (краткость, восьмисложник с пар-
ными рифмами), его текст иного характера:

Por ce qu’il est de verité
Ne l’apele mie flabel2

[Henri d’Andeli, 2003, p. 98]

Обобщая эти строки, Л. Росси утверждает, что, с точки зре-
ния поэтов Средневековья, фаблио «предназначались для отдохно-
вения и развлечения», а «их общая характеристика – это поэтиче-
ский вымысел» [Rossi, 1999, p. 362]3.

Между тем в понимании средневековых авторов чисто раз-
влекательная функция характерна для другой группы произведе-
ний, которая эксплицитно противопоставляется различным формам
короткого рассказа. Речь идет о рыцарских романах артуровского
цикла (к которым иногда добавляются песни о деяниях): «бретон-
ский материал» предстает образцовым воплощением fable, со все-
ми ее негативными коннотациями. Создатели же фаблио нередко
заявляют именно о правдивости своих рассказов, как, например,
анонимный автор «О перепелах» (Des perdris):

En lieu de fable dire vueil
Une aventure qui est vraie4

[Recueil général, T. 1, p. 188].

В стремлении уяснить место фаблио относительно концеп-
ции вымысла, формирующейся в словесности на народном языке,
Ф. Женгра и И. Делаж-Белан обращаются к творчеству знаменитого

1 Ср.: «Вряд ли стоит напоминать, что в произведениях на народном языке
fable, понятие, восходящее к fabula, чаще всего отвергается и рассматривается как
синоним лжи» [Delage-Béland, 2024, p. 142].

2 Не называю его фаблио, ибо он правдив. (Здесь и далее перевод мой. – И.С.)
3 Ср. мнение А. Корбеллари, полагающего, что в фаблио вообще отсутствует

дидактическая функция [Corbellari, 2021].
4 Хочу я рассказать не басню, но подлинное приключение.



Стаф И.К.

118

жонглера из Арраса Жана Боделя (ок. 1167 – ок. 1210), который по
праву считается зачинателем жанра – ему принадлежат восемь
фаблио, в том числе знаменитые «Виллан из Байё» (Le Vilain de
Bailluel) и «Буренка, корова священника» (Brunain, la Vache au
Prestre), – и который впервые «дает отдельные элементы опреде-
ления этой новой формы короткого рассказа» [Gingras, 2007]. В про-
логе фаблио «Алчный и завистливый» (Le Couvoiteus et l’Envieus),
созданного в самом конце XII в., Жан Бодель выражает свой
взгляд на ремесло придворного поэта и заявляет о намерении рас-
сказать необычную и правдивую историю:

Seignor, après le fabloier
Me vueil a voir dire apoier;
Quar qui ne sait dire que fables
N’est mie conterres regnables,
Por a haute cort a servir,
S’il ne sait voir dire ou mentir.
Mais cil qui du mestier est fers
Doit bien par droit entre deus vers
Conter de la tierce meüre1

[Recueil général, T. 5, p. 211].

Загадочный «третий спелый» представляет собой игру слов
на основе поговорки «меж двух зеленых третий спелый» (entre
deus verz une meüre): поэт выбирает некий третий вид повествова-
ния, не лживый и не правдивый, «спелый» среди зеленых (verts)
стихов (vers). Опираясь на замечание Ф. Женгра, полагающего, что
это «фаблио вписывается в рамки определения басни Присциана»
[Gingras, 2018], И. Делаж-Белан стремится доказать, что форми-
рующаяся поэтика фаблио восполняет «выпавшее» звено античной
триады – argumentum. «Пристальный анализ корпуса текстов показы-
вает, что <поэты> отдают предпочтение мотиву внешнего подобия
(semblance); в соотнесении с правдой оно намечает определение прав-
доподобия, формируя некий эквивалент argumentum, присущий сред-
невековой литературе на народном языке» [Delage-Béland, 2024, р. 42].

1 Сеньор, после лживых басен / Хочу я опереться на правдивый сказ; / Ибо
тот, кто умеет излагать только басни, / Рассказчик неразумный, / Чтобы служить вы-
сокому двору, / Коли не умеет он говорить правду или лгать. / Но тот, кто горд своим
ремеслом, / Должен прямо между двумя зелеными / Рассказать третий, спелый.



Вымысел как жанровый признак? Fabula и фаблио

119

Канадская исследовательница связывает рождение такой
«промежуточной» формы короткого рассказа c «триумфом вы-
мысла», который наблюдался в старофранцузской словесности ру-
бежа XII–XIII вв. В главе «Искушение басней» (La tentation de la
fabula) [Delage-Béland, 2024, p. 43–112] она рассматривает функ-
ционирование вымысла в романе, в частности у Кретьена де Труа,
и его постепенное проникновение в другие жанры – в агиографию,
историографию, эпическую поэзию. Однако в этом подробном и
обстоятельном обзоре отсутствуют два, на наш взгляд, ключевых
культурных феномена, характерных для этой эпохи и способных
повлиять на развитие новой формы короткого нарратива.

Первый феномен – это exempla, «примеры», которые осо-
бенно часто включались в проповеди на народном языке. При этом
И. Делаж-Белан отмечает, что в восьми случаях фаблио в рукопи-
сях именуются «примером» (essample), но считает это лишь «при-
знаком функции жанра, который претендует не только на развле-
чение» [Delage-Béland, 2024, p. 129]. Между тем вряд ли случайно
рождение фаблио совпало по времени с расцветом exempla (конец
XII – начало XIII в.), вызванным глубоким обновлением пропо-
веднического искусства, когда, с одной стороны, шло бурное раз-
витие нищенствующих монашеских орденов, а с другой – склады-
валась новая риторика, вершиной которой, несмотря на отсылки к
античной традиции, стала проповедь; проповедник занял место
античного оратора. Адаптацию античного exemplum к христианству
принято связывать с именем Тертуллиана, однако новой, средне-
вековой формой и функцией их наделил в «Диалогах о жизни и
чудесах италийских отцов и о бессмертии души» (в частности, в
IV книге) Григорий Великий (ок. 540–604), у которого они стано-
вятся главным элементом в изложении христианского учения.
Exemplum для Григория Великого – это именно короткая история,
чаще всего анекдот, услышанный недавно от знакомого или чело-
века, достойного доверия. С XIII в. начинается «серийное» произ-
водство exempla, переходящих из уст в уста проповедников и из
одного сборника в другой: «exemplum больше не включен в окру-
жающий его текст, но, наоборот, извлечен из контекста, он передается
отдельно, изолированно» [Bremond, Le Goff, Schmitt, 1982, p. 53].

Структура «примера», которым могли служить практически
любая история, анекдот, животная басня, в целом тождественна



Стаф И.К.

120

структуре фаблио (и эзоповой басни): короткий рассказ, сопрово-
ждаемый нравственным поучением; отличие только в стихотвор-
ной форме, общей для нарративных жанров эпохи, в том числе ро-
мана. Стоит, однако, отметить, что во второй половине XII в.
«Диалоги» Григория Великого были переведены на старофранцуз-
ский, а в начале XIII в. Вошье де Денен, состоявший на службе
Филиппа I Благородного, маркграфа Намюра, переложил две их
первые книги восьмисложником [Polo de Beaulieu, 2014, p. 364].
Сюжеты «примеров» и фаблио также могли пересекаться: в Sermones
ad status (т.е. проповедях на народном языке) Жака де Витри,
включающих более 300 exempla, имеются не только истории, по-
черпнутые из Беды Достопочтенного или св. Амвросия Медиолан-
ского, но и басни Эзопа и Федра, и, среди прочего, история о матро-
не из Эфеса, которая легла в основу анонимного фаблио «Та, что
отдалась на могиле мужа» (Cele qui se fist foutre sur la fosse de son
mari), обозначенного создателем как «правда» (un voir). В паратек-
стах сборников «примеров» проблема вымысла и правдивости за-
нимает не последнее место. «Когда цистерцианец Цезарий Гей-
стербахский рассказывает, что случилось с неведомым ростовщиком
или с никому не известным рыцарем, заставляя аудиторию пора-
зиться этой истории, <ему верят> потому, что сам рассказчик –
монах и утверждает, что услышал ее от лица, бесспорно заслужи-
вающего доверия, чаще всего монаха или даже аббата его ордена»
[Bremond, Le Goff, Schmitt, 1982, p. 45]. Проблема сходства и раз-
личий exemplum и фаблио, как структурных, так и функциональ-
ных, заслуживала бы более пристального внимания, особенно с уче-
том мотива чудес, который нередко встречается в фаблио, пусть и в
комической интерпретации («Четыре пожелания к святому Марти-
ну», Les Quatre souhais saint Martin; «Брат Дениза», Frère Denise;
«О святом Петре и жонглере», De saint Piere et du jougleur, и др.)

Второй важнейший феномен заключается в проблематичной
рецепции «басен» античных авторов и прежде всего Овидия в ре-
лигиозной и светской литературной традиции эпохи. «Безогово-
рочно изгнанные как из духовной жизни, так и из порядка логиче-
ских категорий, либо за аморальный вымысел, либо за propter
defectum veritatis, по выражению Фомы Аквинского» [Duprat,
Chevrolet, 2011], овидиевские «Метаморфозы» вошли в канон «школь-
ных» авторов как раз в XII в. Одновременно Арнульф Орлеанский,



Вымысел как жанровый признак? Fabula и фаблио

121

опираясь на традицию, восходящую к псевдо-Лактанцию, создал
два знаменитых комментария к ним, грамматический и аллегориче-
ский (Arnulphi Aurelianensis Allegoriae super Ovidii Metamorphosin).
А. Дюпра и Т. Шевроле связывают идею «защиты поэтического
вымысла» с рождающимся в Италии XIV в. гуманизмом, отмечая,
правда, что некоторые отцы Церкви, например, Лактанций и св. Ав-
густин, видели в языческих баснях иносказательно выраженное
поучение, наставление в истинной вере, что в дальнейшем привело
к идее поэзии как «иного богословия» (altera theologia). Но уже в
IX в. епископ Орлеанский Теодульф причислял Овидия и Верги-
лия к христианским авторам, поскольку в их сочинениях под лож-
ным покровом присутствует скрытая истина, а Абеляр в своем
«Введении в теологию» (Introductio ad Theologiam, I, 20) отстаивал
возможность применять принципы аллегорического толкования не
только к текстам Священного писания, но и к текстам профанным,
в том числе языческим (в частности, к тому же Вергилию). Трак-
товка вымысла как покрова (integumentum), скрывающего сакраль-
ные истины, была актуальна и для Шартрской школы с ее стрем-
лением восстановить учение Платона, и для Жана де Мёна с его
«Романом о Розе». Мария Французская в прологе к «Лэ» кратко
излагает – с отсылкой к Присциану, – ту же самую теорию:

Custume fu as ancïens,
Ceo testimoine Precïens,
Es livres ke jadis feseient,
Assez oscurement diseient
Pur ceus ki a venir esteient
E ki aprendre les deveient,
K’i peüssent gloser la lettre
E de lur sen le surplus mettre1.

[Marie de France, 1973, p. 1]

Поэтому нет ничего удивительного в упомянутом И. Делаж-
Белан соседстве в рукописи BnF, fr. 1450 (вторая треть XIII в.)
«Жизнеописаний святых отцов» с их обличениями вымысла, и ро-
мана – «лживого» жанра! – «Долопатос» (Dolopathos), создатель

1 У древних было в обычае, / Как свидетельствует Присциан, / В книгах, что
они некогда слагали, / Изъясняться довольно темно, / Дабы те, кому в будущем / При-
дется их изучать, / Могли толковать буквальный смысл / И добавить к нему свой.



Стаф И.К.

122

которого настаивает на моральном смысле «басен» [Delage-Béland,
2024, p. 108–109]. Роман этот, одна из переработок «Книги о семи
мудрецах», не только противостоит циклу о рыцарях Круглого
стола: он строится на «античном» материале, а одним из центральных
его персонажей выступает Вергилий. Материал (matière) повествова-
ния – важнейший критерий трактовки и «оправдания» вымысла.

Именно модель интерпретации «Метаморфоз», воплотив-
шаяся в их анонимном морализированном переложении (Ovide
moralisé, между 1317 и 1328 г.), к которому в середине XIV в. доба-
вилась 15-я книга латинского «Нравственного свода» (Reductorium
morale) Пьера Берсюира, более известная как Ovidius moralizatus, в
конечном счете оказалась во Франции доминирующей. Косвенное
тому подтверждение дает, как ни парадоксально, сама книга
И. Делаж-Белан: рассматривая вопрос о понятии вымысла в сред-
невековом романе, она упоминает рукопись Bodmer 147 конца XIII –
начала XIV в., создатель которой «непринужденно занимается ин-
терполяцией и вставляет отрывки из одной из версий французского
перевода Библии XIII в. в “Историю святого Грааля”, углубляя тем
самым игру с библейским гипотекстом, на которой строится про-
изведение. Помимо этого приема, нужно отметить повторяющуюся
формулу “Так гласит рассказ, и Священное Писание о том свиде-
тельствует” (Ci dit li contes, et la sainte Escripture le tesmoigne),
подчеркивающую подлинность истории святого Грааля и истории
Мерлина» [Delage-Béland, 2024, p. 78–79]. Но этот крайне примеча-
тельный факт лишь подтверждает, что принципы экзегезы, кото-
рой подвергались «Метаморфозы» сначала в латинской, а затем и
во французской традиции, были известны и актуальны для поэтов,
переписчиков, слушателей даже тех творений, которые на первый
взгляд далеки от традиций ученого комментирования и толкова-
ния. Следует обратить внимание еще на одну особенность этой
экзегезы – фрагментацию: глосса, комментарий, мораль включа-
ются в оригинальный текст, разбивая его на отдельные сравни-
тельно короткие отрезки, которые зачастую обретают отдельную
жизнь, как и происходило с поэмой Овидия. Возможно, как раз с
этим фрагментирующим воздействием глоссы связан расцвет ко-
роткого нарратива во Франции XIII в.

Окончательно идея «оправдания вымысла» посредством от-
сылки к библейским истинам и к моральной пользе оформилась во



Вымысел как жанровый признак? Fabula и фаблио

123

Франции к концу XIV в. под значительным влиянием «Генеалогии
богов» Боккаччо (см. об этом, в частности, [Стаф, 2017]). Именно
вымысел в этот период стал основной чертой поэтики – в отличие
от риторики. Августинец Жак Легран посвящает поэтике особую
главу во II книге своей «Красноречивейшей Софии-Мудрости» –
«О поэтрии и как должно ее применять» (De poeterie et comment on
doit user de icelle).

La fin et l’entenion de poeterie si est de faindre hystoires ou autres choses selon
le propos du quel on veult parler. Et de fait son nom se demonstre, car poetrie n’est
autre chose a dire nemais science qui aprent a faindre. <...> Poetrie en soy aprent a faire
fictions bonnes et raisonnables et pour tant saint Augustin ou premier livre de ses
confessions en parlant des poetes dit et confesse que pluseurs paroles prouffitables il a
trouvé en eulx, c’est assavoir es poetes. Et de fait la Sainte Scripture aucunefois use de
fictions...1 [Legrand, 1986, р. 149].

Процесс самоопределения литературы на народном языке по
отношению к вымыслу, сложный и многоплановый, недостаточен
для выделения сколько-нибудь строгих жанровых критериев; од-
нако именно он превращает малые повествовательные формы – и,
в частности, фаблио – в своеобразную экспериментальную пло-
щадку, на которой уже с XII в. формировались основы француз-
ской поэтики следующих столетий.

Список литературы

Зюмтор П. Опыт построения средневековой поэтики / пер. с фр. И.К. Стаф. –
Санкт-Петербург : Алетейя, 2003. – 544 с.

Стаф И.К. Аллегория, поэтрия, риторика: к понятию поэтического вымысла во
Франции конца XV в. // Studia litterarum. – 2017. – Т. 2, № 4. – С. 10–29.

Alexandre-Bidon D., Lorcin M.-T. Le quotidien au temps des fabliaux. – Paris : Picard,
2003. – 303 p.

Azzam W., Collet O., Foehr-Janssens Y. Les manuscrits littéraires français: pour une
sémiotique du recueil médiéval // Revue belge de philologie et d’histoire. – 2005. –

1 «Поэтрия имеет целью своей и задачей создавать вымышленные истории
и иные вещи, в зависимости от того, о чем мы желаем говорить. И на то указывает
само ее имя, ибо поэтрия есть не что иное как наука о сложении вымыслов <...>
Поэтрия научает создавать добрые и разумные вымыслы, и потому святой Авгу-
стин в первой книге своей “Исповеди”, рассуждая о поэтах, говорит и признает,
что нашел у них, сиречь у поэтов, много полезных речей. А иногда и Священное
писание прибегает к вымыслам…»



Стаф И.К.

124

T. 83, fasc. 3: Langues et littératures modernes = Moderne taal en litterkunde. –
P. 639–669.

Bremond Cl., Le Goff J., Schmitt J.-Cl. L’“exemplum”. – Turnhout : Brepols, 1982. – 168 р.
Corbellari A. D’un recueil “complet” à l’autre. Les répertoires de fabliaux de

Montaiglon-Raynaud au NRCF // L’Étude des fabliaux après le Nouveau recueil
complet des fabliaux / O. Collet, F. Maillet, R. Trachsler, éds. – Paris : Classiques
Garnier, 2014. – P. 15–37.

Corbellari A. Narratologie médiévale // Glossaire du RéNaF. – 2021. – 23.09. –
URL: https://wp.unil.ch/narratologie/2021/09/narratologie-medievale/ (date of access:
07.05.2024).

Boivin J.-M. Naissance de la fable en français. L’Isopet de Lyon et l’Isopet I –
Avionnet. – Paris : Honoré Champion, 2006. – 449 p.

Delage-Béland I. Les Fabliaux. Fiction, vraisemblance et genre littéraire. – Paris :
Classiques Garnier, 2024. – 460 р.

Duprat A., Chevrolet T. La bataille des fables: conditions de l’émergence d’une théorie de
la fiction en Europe (XIVe–XVIIe siècle) // Vox-poetica. Lettres et sciences humaines. –
2011. – 1.05. – URL: http://www.vox-poetica.org/t/articles/duprat.html#_ftn1 (date of
access: 28.05.2024).

Gingras F. D’autres genres de vilains: Jean Bodel, le roman et la ville // Synergies-
Inde. – 2007. – N 2 : Aux sources du dialogue des cultures. Regards croisés sur le
Moyen Âge en France et en Inde. Hommage au Professeur Jean Dufournet / dir.
V. Ventaencatesan. – P. 97–114.

Gingras F. Fabuler et dire vrai: les réalismes et l’histoire des genres narratifs au Moyen
Âge // Repenser le réalisme / ed. by B. Wesley, C. Bouliane. – Montréal : Figura,
Centre de recherche sur le texte et l’imaginaire, 2018. – (Cahiers ReMix 7). – URL:
https://papyrus.bib.umontreal.ca/xmlui/handle/1866/32575

Gingras F. Pour faire court: conscience générique et formes brèves au Moyen Age //
Faire court. L’esthétique de la brièveté dans la littérature du Moyen Âge / sous la dir.
de C. Croizy-Naquet, L. Harf-Lancner, & M. Szkilnik. – Paris : Presses de la
Sorbonne Nouvelle, 2011. – P. 155–179.

Henri d’Andeli. Les Dits d’Henri d’Andeli / éd. par A. Corbellari. – Paris : Honoré
Champion, 2003. – 229 p.

Jolles A. Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Rätsel, Spruch, Kasus, memorabile Märchen,
Witz. – 4., unveränderte Aufl. – Tübingen : Max Niemeyer Verlag, 1968. – VI, 272 S.

Legrand J. Archiloge Sophie. Livre de bonnes meurs / ed. critique avec introd., notes et
index par E. Beltran. – Paris : Honoré Champion, 1986. – 430 р.

Lire en contexte: enquête sur les manuscrits de fabliaux // Études françaises. – 2012. –
Vol. 48, N 3 / prep. par Collet O., Gingras F., Trachsler F. – URL: https://revue-
etudesfrancaises.umontreal.ca/volume-48-numero-3/ (дата обращения: 31.05.2024).

Marie de France. Les Lais / publ. par J. Rychner. – Paris : Honoré Champion, 1973. – 317 p.
Payen J.-Ch. Lai, fabliau, exemplum, roman court: pour une typologie du récit bref aux

XIIe et XIIIe siècle // Le récit bref au Moyen Âge. Actes du colloque des 27, 28 et 29
avril 1979 / Université de Picardie, Centre d’études médiévales ; éd. D. Buschinger. –
[Amiens] ; Paris : Université de Picardie, 1980. – P. 7–23.



Вымысел как жанровый признак? Fabula и фаблио

125

Pickens R.T. Marie de France in the Manuscripts: Lai, Fable, Fabliau // The old French
fabliaux: essays on comedy and context / K. L. Burr, J. F. Moran, N. J. Lacy, éds. –
Jefferson : McFarland & Co., 2008. – Р. 174–186.

Polo de Beaulieu M.A. Le passage des recueils d’exempla aux langues vernaculaires.
Nouveaux publics? Nouveaux usages? // L’œuvre littéraire du Moyen Âge aux yeux
de l’historien et du philologue / ed. L. Evdokimova, V. Smirnova. – Paris : Classiques
Garnier, 2014. – P. 359–375.

Priscien. Præexercitamina Prisciani grammatici ex Hermogene versa // Rhetores Latini
minores: ex codicibus maximam partem primum adhibitis / K.F. Halm, ed. –
Leipzig : Teubner, 1863. – S. 551–556.

Recueil général et complet des fabliaux des XIIIe et XIVe siècles, imprimés ou inédits /
publ. avec notes et variantes d’après les manuscrits par MM. A. de Montaiglon,
G. Reynaud. – Paris : Librairie des bibliophiles, 1872–1890. – T. 1–6.

Rossi L. Observations sur l’origine et la signification du mot flabel // Romania. – 1999. –
T. 117, N 467–468. – Р. 342–362.

Strubel A. Exemple, fable, parabole: le récit bref figuré au Moyen Âge // Le Moyen
Âge. – 1988. – N 3–4. – Р. 341–361.

Van den Boogaard N. La Définition du fabliau dans les grands recueils // Épopée animale,
fable, fabliau. Actes du IVe colloque de la Société Internationale Renardienne. Évreux,
7–11 septembre 1981 / International Reynard Society. – Paris : PUF, 1984. – Р. 657–668.

References

Zyumtor, P. (2003). Opyt postroeniya srednevekovoj poeʼtiki (I.K. Staf, transl.). Saint
Petersburg: Aleteĭya.

Staf, I.K. (2017). Allegoriya, poeʼtriya, ritorika: k ponyatiyu poeticheskogo vymysla vo
Francii konca XV v. Studia litterarum. 2(4). 10–29.

Alexandre-Bidon, D., & Lorcin, M.-T. (2003). Le Quotidien au temps des fabliaux.
Paris: Picard.

Azzam, W., Collet, O., & Foehr-Janssens, Y. (2005). Les manuscrits littéraires français:
pour une sémiotique du recueil médiéval. Revue belge de philologie et d’histoire.
83(3). 639–669.

Bremond, Cl., Le Goff, J., & Schmitt, J.-Cl. (1982). L’“exemplum”. Turnhout: Brepols.
Corbellari, A. (2014). D’un recueil “complet” à l’autre. Les répertoires de fabliaux de

Montaiglon-Raynaud au NRCF. In O. Collet, F. Maillet & R. Trachsler (Eds.),
L’Étude des fabliaux après le Nouveau recueil complet des fabliaux (pp. 15–37).
Paris: Classiques Garnier.

Corbellari, A. (2021). Narratologie médiévale. In Glossaire du RéNaF. Retrieved
from https://wp.unil.ch/narratologie/2021/09/narratologie-medievale/

Boivin, J.-M. (2006). Naissance de la fable en français. L’Isopet de Lyon et l’Isopet I –
Avionnet. Paris: Honoré Champion.

Delage-Béland, I. (2024). Les Fabliaux. Fiction, vraisemblance et genre littéraire.
Paris: Classiques Garnie.

Duprat, A., & Chevrolet, T. (2011, 05 May). La bataille des fables: conditions de
l’émergence d’une théorie de la fiction en Europe (XIVe–XVIIe siècle). Vox-poetica.

https://wp.unil.ch/narratologie/2021/09/narratologie-medievale/
http://www.vox-poetica.org/t/articles/duprat.html#_ftn1
https://revue-etudesfrancaises.umontreal.ca/volume-48-numero-3/
https://revue-etudesfrancaises.umontreal.ca/volume-48-numero-3/


Стаф И.К.

126

Lettres et sciences humaines. Retrieved from http://www.vox-poetica.org/t/articles/
duprat.html#_ftn1

Gingras, F. (2007). D’autres genres de vilains: Jean Bodel, le roman et la ville. Synergies-
Inde. 2. 97–114.

Gingras, F. (2018). Fabuler et dire vrai: les réalismes et l’histoire des genres narratifs au
Moyen Âge. In B. Wesley & C. Bouliane, Repenser le réalisme. Montréal : Figura, Centre
de recherche sur le texte et l’imaginaire. Retrieved from https://papyrus.bib.
umontreal.ca/xmlui/handle/1866/32575

Gingras, F. (2011). Pour faire court: conscience générique et formes brèves au Moyen Age.
In C. Croizy-Naquet, L. Harf-Lancner & M. Szkilnik (Eds), Faire court. L’esthétique de
la brièveté dans la littérature du Moyen Âge (pp. 155–179). Paris: Presses de la Sorbonne
Nouvelle.

Henri d’Andeli. (2003). Les Dits d’Henri d’Andeli (A. Corbellari, ed.). Paris: Honoré
Champion.

Jolles, A. (1968). Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Rätsel, Spruch, Kasus,
memorabile Märchen, Witz (4 ed., unchanged). Tübingen: Max Niemeyer Verlag.

Legrand, J. (1986). Archiloge Sophie. Livre de bonnes meurs (E. Beltran, ed.). Paris:
Honoré Champion.

Collet O., Gingras F., & Trachsler F. (Eds.). (2012). Lire en contexte: enquête sur les
manuscrits de fabliaux. Études françaises, 48(3). Retrieved from https://revue-
etudesfrancaises.umontreal.ca/volume-48-numero-3/

Marie de France. (1973). Les Lais. J. Rychner (ed.). Paris: Honoré Champion.
Payen, J.-Ch. (1980). Lai, fabliau, exemplum, roman court: pour une typologie du récit

bref aux XIIe et XIIIe siècle. In D. Buschinger (Ed.), Le récit bref au Moyen Âge.
Actes du colloque des 27, 28 et 29 avril 1979 (pp. 7–23). [Amiens]; Paris: Université
de Picardie.

Pickens, R.T. (2008). Marie de France in the Manuscripts: Lai, Fable, Fabliau. In J.F. Moran,
N.J. Lacy, K. L. Burr (Eds.), The old French fabliaux: essays on comedy and context
(pp. 174–186). Jefferson: McFarland & Co.

Polo de Beaulieu, M.A. (2014). Le passage des recueils d’exempla aux langues
vernaculaires. Nouveaux publics? Nouveaux usages? In L. Evdokimova, V. Smirnova
(Eds.), L’œuvre littéraire du Moyen Âge aux yeux de l’historien et du philologue
(pp. 359–375). Paris : Classiques Garnier.

Priscien. (1863). Præexercitamina Prisciani grammatici ex Hermogene versa. In K.F. Halm
(Ed.), Rhetores Latini minores: ex codicibus maximam partem primum adhibitis
(pp. 551–556). Leipzig: Teubner.

Montaiglon, A. de, Reynaud, G. (Eds). (1872–1890). Recueil général et complet des fabliaux
des XIIIe et XIVe siècles, imprimés ou inédits (t. 1–6). Paris: Librairie des bibliophiles.

Rossi, L. (1999). Observations sur l’origine et la signification du mot flabel. Romania.
117(467–468). 342–362.

Strubel, A. (1988). Exemple, fable, parabole: le récit bref figuré au Moyen Âge. Le
Moyen Âge. (3–4). 341–361.

https://wp.unil.ch/narratologie/2021/09/narratologie-medievale/


Вымысел как жанровый признак? Fabula и фаблио

127

Van den Boogaard, N. (1984). La Définition du fabliau dans les grands recueils. In
Épopée animale, fable, fabliau. Actes du IVe colloque de la Société Internationale
Renardienne. Évreux, 7–11 septembre 1981 (pp. 657–668). Paris: PUF.

Об авторе
Стаф Ирина Карловна – кандидат филологических наук, старший

научный сотрудник ИМЛИ им. А.М. Горького РАН, Москва, Россия,
irina.staf@gmail.com ORCID: 0000-0003-3975-6617

About the author
Staf Irina Karlovna – Candidate in Philology, Senior Research Fellow,

Institute for World Literature RAS, Moscow, Russia, irina.staf@gmail.com
ORCID: 0000-0003-3975-6617

http://www.vox-poetica.org/t/articles/duprat.html#_ftn1
http://www.vox-poetica.org/t/articles/duprat.html#_ftn1
https://revue-etudesfrancaises.umontreal.ca/volume-48-numero-3/
https://revue-etudesfrancaises.umontreal.ca/volume-48-numero-3/



