
   
Природа спонтанности: бытие и танец 

 

 

141

УДК: 130.2                                    DOI: 10.31249/chel/2020.04.09 
 
 
 
 
 
 
 

Миловац Ж.В. 

ПРИРОДА СПОНТАННОСТИ: БЫТИЕ И ТАНЕЦ1 
Московский государственный институт культуры, 

Москва, Россия, tanez97@gmail.com 
 
Аннотация. В статье рассматриваются категории спонтанности, бытия и 

танца. Выясняется сущность спонтанности в ее соотношении с бытием, творчест-
вом. Ставится вопрос взаимосвязи танца как способа художественного бытия и 
спонтанности в плоскости необходимого условия танцевальной динамики. 

Ключевые слова: спонтанность; бытие; танец; спонтанность сознания;  
театр спонтанности; спонтанный танец; контактная импровизация; перформанс. 

Поступила: 21.05.2020                             Принята к печати: 30.06.2020 
 
 

Milovats J.V. 
The nature of spontaneity: Being and dancing2 

Moscow State Institute of Culture, 
Moscow, Russia, tanez97@gmail.com 

 
Abstract. The paper considers the categories of spontaneity, life and dance.  

It reveals the essence of spontaneity in its relation to life and creativity. It further 
explores the correlation between dance as a means of artistic being and spontaneity as 
an essential condition for dancing dynamics. 

Keywords: spontaneity; life; dance; spontaneity of consciousness; spontaneity 
theater; spontaneous dance; contact improvisation; performance. 

Received: 21.05.2020                                                   Accepted: 30.06.2020 
 
 
Спонтанность и бытие как две категории неразделимы. Каж-

дая из них предполагает действенность, активность, творческое 
                                           

1 © Миловац Ж.В., 2020 
2 © Milovats J.V., 2020 



 
Миловац Ж.В.   

 

 

142 

вторжение. Танец как жанр искусства обладает бытийным стату-
сом в пространстве художественной культуры. Он несет в себе 
спонтанную природу творчества, облекая ее в формы телесной вы-
разительности, содержательно воплощаемой пластикой тела. Та-
нец – это способ реального бытия, реального существования тела, 
образующего язык художественных движений. Движений, отра-
жающих идеальное бытие, т.е. сущность образа, идеи, рожденных 
в сознании творца (хореографа, танцовщика-исполнителя). Безус-
ловно, существует различие между реальным и идеальным бытием. 
«Реальное бытие часто называют существованием, идеальное – 
сущностью. Реальное бытие – то, что сообщает вещам, процессам, 
личностям, действиям их реальность; оно имеет пространственно-
временной характер, оно индивидуально, неповторимо; идеальное 
бытие (в смысле идеи) лишено временного, действительного, опыт-
ного характера, ему не свойственно быть фактом; оно является строго 
неизменным (застывшим), существующим вечно (Н. Гартман)» [Фи-
лософский энциклопедический словарь, 2012, с. 58]. 

Бытие есть сущее во всем его многообразии. В поиске тайны 
сущего заключается смысл бытия. В данной статье мы затронем 
две плоскости бытия: спонтанность и танец, проявляющие себя 
только в «наличности» человеческого существования. Раскрытие 
бытия нуждается в том сущем, которое определяется как сущест-
вование. Человеческое существование apriori предполагает спон-
танность действия (поведения) и спонтанность сознания (мысли). 

Танец же выступает формой существования тела в ритмо-
кинетическом пространстве, создающего образ, соотнесенный с 
внутренним монологом исполнителя. Соединение спонтанности и 
танца выражается в их импровизированной природе, неповтори-
мости и невоспроизводимости через конкретный временной ин-
тервал поступательного движенческого ряда. 

Спонтанное начало в танце предполагает сотворение нового, 
необычного в данный момент и в данной точке пространства. Это 
начало и обусловливает креативную наполненность танца. Такой 
танец можно назвать творческим. Известно, что сущность творче-
ства заключается в открытии и создании качественно нового, ко-
торое обладает определенной степенью ценности. По сути, творче-
ский танец – это танец, материализованный телом и сознанием 
самого автора, это форма существования танцующего здесь и сей-
час, импровизационная манера которого воплощает новое художе-



   
Природа спонтанности: бытие и танец 

 

 

143

ственное сущее, открывающее «просеку» в неизвестном измере-
нии бытия. Данное измерение можно лишь постичь однажды, по-
скольку оно существует только в «изменяющемся настоящем». 
Тому подтверждение – импровизация («из этого момента», англ. 
from the moment), не повторяющаяся дважды, включающая опре-
деленный пространственно-временной контекст и танцевальную 
технику, отличную от хореографической заданности движений. 

Спонтанный характер танца исключает запрограммирован-
ность движенческих стереотипов и индуцирует развитие самого 
танца в перформанс. Перформанс – это вид искусства, танцеваль-
ных практик, в которых перформер (исполнитель) движется соглас-
но ощущениям своего тела, поддается его импульсам. Перформанс 
предусматривает обязательное присутствие зрителя, создающего 
особое пространство своим вниманием. По существу, в перформан-
се исполнитель и участник вовлечены в художественную акцию, 
представляющую собой бытие художественной свободы. 

По определению Ежи Гротовского, перформанс – «это все-
гда вызов, принимая который и облекая импульсы своего тела в 
определенную форму, мы получаем шанс приблизиться к своей 
сущности. Это то, чего нельзя получить от других, то, что не при-
ходит извне, то, чему невозможно научиться». Перформанс – это 
путь к собственной сущности через телесную выразительность, 
спонтанный «отклик» тела на эмоциональные переживания, фраг-
мент бытия в его незавершенности. Тело в перформансе прибли-
жается к реальной физической спонтанности, обретает истинное 
существование, сопоставимое с сущностью самого исполнителя. 
Исполнителя, техника владения телом которого может «сказать» о 
его психическом состоянии, настроении, степени мышечной за-
крепощенности, или, наоборот, свободе. 

К танцам, в пластической природе которых очевиден непре-
рывный спонтанный поток и явствует особая «контактная культу-
ра», можно отнести один из видов современного танца – контакт-
ную импровизацию. Контактная импровизация являет собой 
определенный телесный опыт, в котором двое танцующих ведут 
диалог на невербальном уровне, когда партнеры, сохраняя точку 
контакта друг с другом, следуют возникающим в теле импульсам, 
импровизируют, используя инерцию тел, спонтанно выполняют 
спонтанные поддержки и полеты. Контактную импровизацию 
можно трактовать и как особый танцевальный стиль, особую куль-



 
Миловац Ж.В.   

 

 

144 

туру существования в теле и посредством тела. Уникальность та-
кой техники позволяет ощущать тайны бытия контактной импро-
визации как невербальной способности коммуницирования, не 
имея специальной хореографической подготовки. Контактную им-
провизацию можно характеризовать как новый импровизационный 
танец в дуэте. Его основателем в 70-х годах ХХ в. стал Стив Пэк-
стон – танцор, ведущий теоретик танца, исследователь айкидо, йо-
ги, дыхательных практик. Родина контактной импровизации – 
Америка. В России она развивается уже более 10 лет. 

Таким образом, творческий танец, перформанс, контактная 
импровизация – это те виды танцевальных практик, содержание 
которых преломляется в форме спонтанности и которые только в 
ней и через нее могут существовать. 

Спонтанность (от лат. spontaneus – произвольный, добро-
вольный) – незапрограммированное, свободное от выработанных 
стереотипов умственное или телесное действие, но без внешней 
детерминации, способствующее проявлению личностных, индиви-
дуальных качеств. В этом определении, трактуемом в широком 
смысле, фиксируется содержание спонтанности в ракурсе необхо-
димого начала и условия бытия телесно-психической структуры 
личности. Если мы говорим о человеке, то спонтанным называем 
все то, что идет от него в результате какого-либо побуждения, но 
при этом нет внешней организующей формы. Например, если мы 
наливаем воду в стакан, то вода принимает, как все жидкости, 
форму заключающего их сосуда. Но форма выражения спонтанно-
сти все равно должна быть. Она, как и ее содержание, находится 
внутри и выходит изнутри, т.е. является необходимым компонен-
том спонтанности. Однако эта форма не постоянна. Если спонтан-
ность – относительно стабильная в каждом индивиде величина, то 
форма ее выражения более подвижна и способна к развитию. Ро-
дившийся ребенок уже спонтанен, но количество форм выражения 
ограничено. Формы выражения спонтанности можно назвать и 
языком спонтанности. Язык может быть априорный (например, 
плач и смех ребенка) и полученный в результате обучения. 

Искусство – в обычном смысле – сильная спонтанность 
плюс сильно развитый язык выражения. Наиболее ярко спонтан-
ное творчество проявляется в примитивном искусстве. Примитив-
ное искусство – это сильная спонтанность, но слабо развитый язык 
выражения. Примером примитивного (наивного) искусства явля-



   
Природа спонтанности: бытие и танец 

 

 

145

ется детский рисунок, архаичная пляска, творчество аутсайдеров 
и др. В примитиве зритель больше видит саму спонтанность, ибо 
нет сложной работы мышления и, возможно, происходит бессоз-
нательное ассоциирование с детскими воспоминаниями. 

Мы любуемся маленькими детьми не потому, что у них раз-
вит язык выражения, а их спонтанным поведением. Поддержка в 
состоянии спонтанности детей способствует их развитию, т.е. уве-
личению форм выражения. Однако обучение языку выражения 
таит в себе и определенную угрозу: может возникнуть и часто воз-
никает тенденция к стереотипному действию, довольствование 
достигнутым языком выражения. От частой повторяемости одних 
и тех же действий понижается сила спонтанности – появляется 
«рабство» перед языком, формой выражения. Это наиболее ярко 
проявляется в подражательстве. Культ спонтанности заменяется 
культом техники выражения, пропадает импровизация. Целесооб-
разно сочетание культа спонтанности с опорой на высокий уро-
вень языка выражения. 

Контекст творчества неотделим от спонтанности. Рождение 
образно-смысловой палитры художественного действа обретает 
«плоть» в рамках спонтанного творчества. Спонтанность, с точки 
зрения основателя психодрамы Дж. Морено, выступает в качестве 
решающего феномена во всех изменениях человека. Важно раз-
граничение Морено конструктивной и деструктивной спонтанно-
сти. Конструктивная спонтанность – «это адекватная реакция на 
новые условия или новая реакция на старые условия» [Морено, 
1993]. Сама по себе спонтанность не способствует творческому 
процессу. Без смысловых связей и связей с действительностью она 
способна оказывать деструктивное действие. Примером деструк-
тивной спонтанности служат некоторые душевнобольные, зачас-
тую располагающие высокой степенью спонтанности, но способ-
ные дать ей выход только в нерелевантных деструктивных 
вспышках агрессии или ином некреативном поведении. Конструк-
тивная спонтанность реализуется как креативная спонтанность. 
Ярким выражением спонтанной творческой энергии является Те-
атр спонтанности. Одно из существующих представлений о меха-
низме спонтанности следующее: спонтанное творчество как ирра-
циональный дар природы, как нечто мистическое, данное одним, 
но не доступное другим. Развивая подобный взгляд, Дж. Морено 
ставит перед собой двойную задачу – «сначала создать, породить 



 
Миловац Ж.В.   

 

 

146 

новый элемент внутри самого себя, реализовать, так сказать, на 
себе субъективно-творческий процесс, затем организовать его от-
чуждение и систематическое исследование» [Морено, 1993]. 
Спонтанность как процесс определяет характер творческого акта. 

Спонтанный актер встречает четыре формы сопротивления, 
которые он должен преодолеть для достижения спонтанного со-
стояния: 1) сопротивление его физического «Я» внешним пове-
денческим актам в процессе исполнения роли; 2) сопротивление 
его внутреннего личностного в процессе воспроизводства идей;  
3) сопротивление, выказываемое по отношению к поведенческим 
актам, идеям и эмоциям других актеров, работающих вместе;  
4) сопротивление зрительской аудитории. Именно «за и вне этих 
барьеров возможен истинный, грандиозный в своем величии театр 
поэтического вдохновения и творчества» [Морено, 1993]. Морено 
был сторонником возрождения спонтанного театра, в котором 
творческий процесс не задается, не возникает в своей окончатель-
ной форме. В традиционном театре налицо отчуждение произве-
дения автора от самого автора. Согласно Морено, традиционный 
театр «посвящается прославлению мертвых людей и мертвых со-
бытий, – это своего рода культ воскрешения из мертвых» [там же]. 
Сила, которая высвобождает театральное и драматическое дейст-
вие, находится не на сцене, в образе актера, она заключена в зри-
тельской аудитории с ее спонтанным зрителем. Театр спонтанно-
сти всегда подразумевает под собой театр конфликта. «Зритель 
обращается в актера в тот момент, когда вступает в конфликт с 
теми, кто играет на сцене – с их неспонтанностью (консервация 
драмы) и отсутствием личностного (роль)» [там же]. Следователь-
но, театр конфликта возникает в результате столкновения между 
театром на сцене и театром в зрительном зале. Степень спонтанно-
сти зрителя порождает степень конфликта. Определяющим момен-
том разрешения подобного конфликта является преодоление глу-
бинного сопротивления спонтанному во время творческого акта с 
целью непрерывного течения драматического действия. 

Спонтанность выступает коренным филогенетическим фак-
тором, который формирует человеческое поведение. Дж. Морено 
соединяет личностное начало со спонтанностью. «Едва ли можно 
назвать личностью человека, спонтанность которого равна нулю.  
С исчезновением спонтанности личность погибает. С ростом спон-
танности развиваются личностные качества. Если возможности 



   
Природа спонтанности: бытие и танец 

 

 

147

спонтанного безграничны, безграничен и потенциал личностного» 
[Морено, 1993]. Личностное может быть измерено степенью спон-
танности. Расширение границ личностного происходит в результа-
те высвобождения спонтанной креативной энергии, что и является 
первостепенной задачей театра спонтанности – театра конфликта. 

Цель мореновской психотерапии заключается не только в 
высвобождении человеческой спонтанности, но обязательно в ее 
разумной интеграции в целостную структуру жизнедеятельности 
человека. Блокированная спонтанность, согласно Морено, вызыва-
ет неврозы креативности, приводящие к пассивности, невозмож-
ности самореализации, даже несмотря на наличие высоких интел-
лектуальных, творческих способностей личности. Высвобождение 
и одновременно интеграция спонтанности являются предпосылкой 
креативности, способом разрешения экзистенциальных противо-
речий: между ощущением себя частью природного мира и осозна-
нием своей смертности, обусловливающем, в какой-то мере, мо-
мент одиночества. Только в творческой деятельности, посредством 
эффекта сублимации, в художественных формах человек преобра-
зует свою спонтанность, отчуждает ее в ткань искусства, созидая 
тем самым культурно-исторический фон. 

Продукты творческого акта характеризуют культуру и, что 
существенно, стимулируют спонтанность новых поколений. В связи 
с этим Морено подчеркивает важность креативного круговорота, в 
котором задействован продукт человеческой креативности – 
«культурные консервы». «В качестве конечного продукта творче-
ского процесса сами по себе они не содержат уже ни спонтанно-
сти, ни креативности. Оживленные новыми поколениями, они тем 
не менее способны всколыхнуть новых людей и побудить их к 
собственной творческой деятельности» [там же]. 

Культура фиксирует события прошлого, вмещая в себя 
спонтанно рождаемые творческие акты, облекая их в «одежды» 
отчужденности от создателей. Креативная спонтанность обретает 
покой в ложе культурного времени, репетируя «будущее» своих 
последующих шагов. 

Спонтанность – онтологическое условие существования че-
ловека в мире. Высокая наполненность спонтанностью обуславли-
вает, в определенной мере, автономность личности во взаимодей-
ствии с социальным окружением. Правила игры социума не всегда 
пересекаются с установками субъекта в его спонтанном пребыва-



 
Миловац Ж.В.   

 

 

148 

нии. В ситуации спонтанности человек способен импровизационно 
преображаться в своей игре, затрагивая интеллектуальный слой 
сознания. В данном случае человек играет вовне. Его открытость – 
это, своего рода, форма игры с миром. Диалог с миром – это поиск 
самоутверждения личности в нем. Социальные нормы закрепоща-
ют менталитет спонтанности, но спонтанное состояние субъекта 
позволяет ему трансцендировать над границами данных норм, 
формируя линию конструктивной спонтанности в творческом по-
иске. Концепция творческой поисковой активности, авторами ко-
торой являются В.С. Ротенберг и В.А. Аршавский, фиксирует ас-
пект спонтанного творчества как формы креативного изменения 
личности. Спонтанный поиск выступает как потребность в постоян-
ном изменении, является критерием жизнеутверждения человека. 

От степени проявления спонтанности зависит характер со-
бытийности отдельного индивида. Картина жизненных событий 
человека рисуется отчасти его способностью к спонтанным дейст-
виям. Линия судьбы – это, прежде всего, линии затухания и про-
рыва спонтанности. «Судьбинность – это спонтанность, реализуе-
мая не только в нашем сознании, но и во всем многообразии  
нашей жизни» [Налимов, 2011]. Быть спонтанным – означает обла- 
дать потенциальной способностью к творческому самовыражению, 
сосредоточивать в себе актуальную возможность для реального 
воплощения конструктивных личностных сил. Выход созидатель-
ной спонтанной энергии является одним из способов разрешения 
«пограничной ситуации», способом нахождения экзистенциальных 
смыслов, одним из путей обретения личностного «Я». 

Состояние творческой спонтанности дарует художнику вос-
соединение себя с особой реальностью – реальностью искусства. 
Искусство не иллюзорно. В его мире художник «творит» свободу 
собственной судьбы. Судьбы желаемой и не наказуемой. Судьбы, 
где нет страха за характер побуждений, так властно требующих 
реализации. Искусство «разрешает» определенную степень вме-
шательства действительности в многообразие самодостаточной 
художественной реальности. 

Вопрос о природе спонтанности поднимался в рамках разви-
тия европейской философской мысли. Понятие спонтанности в 
воззрениях мыслителей рассматривалось преимущественно с по-
зиции творческой активности индивида. Древнегреческий фило-
соф Демокрит объяснял возникновение причинности в физическом 



   
Природа спонтанности: бытие и танец 

 

 

149

мире в результате спонтанного действия отдельных тел. Демокрит 
подошел к раскрытию динамики соотношения телесной спонтан-
ности и эмоциональной области индивида. Спонтанность как не-
обходимость реализации потребностей тела обладает способом 
проявления: если внешний мир проявляет себя через воздействие 
на органы чувств, то тело о своей спонтанности заявляет с помо-
щью эмоций. Таким образом, спонтанность – это процесс, а эмо-
циональная сфера – отражение этого процесса. Платон развивает 
взгляды Демокрита и более четко формулирует представление о 
природе и способе проявления спонтанности в человеке. Он обна-
руживает спонтанность сознания в состоянии творчества, фикси-
руя свое внимание на самой насыщенной спонтанностью фазе 
творческого процесса – вдохновении. 

Согласно же нидерландскому философу Б. Спинозе, спонтан-
ность присуща Богу. Божественная природа действительно может 
актуализироваться посредством спонтанных проявлений как важного 
атрибута собственного бытия и быть носителем свободных дейст-
вий тела как отражения способности восприятия человеческой души. 
Спонтанное сосуществование телесных и мыслительных модусов 
возможно благодаря божественной субстанциональности. При-
сущность спонтанности Богу доказывает немецкий философ 
XVIII в. Лейбниц, подчеркивая, что божественная сущность обла-
дает абсолютной формой спонтанности. Если Бог является детер-
минирующей непрерывной субстанцией, а значит, спонтанно на-
сыщенной, то «…всякая субстанция обладает полной 
спонтанностью (которая у разумных субстанций становится сво-
бодой)» [Лейбниц, 1982]. И. Кант, немецкий философ XVIII в., 
связывает спонтанность с априорным актом рассудка. Созвучны во 
взглядах на характер спонтанности И.Г. Фихте и Э. Гуссерль – 
мыслители разных столетий. Близость их позиций в том, что они 
проводят линию онтологии сознания, аспект спонтанности усмат-
ривается ими как бытие свободы. Согласно Фихте, пока Я дея-
тельно, оно свободно. Спонтанность сознания – это всегда наличие 
его деятельного поля. Если же рассматривать в этом срезе связи 
спонтанности и свободы, то, как пример, спонтанное драматиче-
ское творчество – это эстетическое проявление свободы. 

Спонтанность в аспекте глубинного жизненного начала, в ши-
роком смысле, и телесных проявлений индивида, в узком смысле, 
рассматривал представитель «философии жизни» Ф. Ницше. Те-



 
Миловац Ж.В.   

 

 

150 

лесная спонтанность скрывает в себе дионисические «волны» са-
мовыражения. Интерпретация телесности, по Ницше, помогает 
найти механизм оценки психофизического единства человека. Рас-
пространение бытия тела в Универсуме «питается» его спонтанной 
жизненной энергией. Утверждение свободы тела человека налагает 
оковы на моралитет христианской культуры. Оппозиция Ницше к ней 
заключена в его словах: «Христианство с самого начала, по существу 
и в основе, было отвращением к жизни» [Ницше, 1990]. О потенци-
альной гибели моральных устоев христианства возвещает процесс 
спонтанно рождаемой динамики тела в его отрицании запретов. 

Природа спонтанности ближе специфике языческих танцев, 
в которых элементы хаоса преобразуются в темпоритмическую 
телесную вращательную динамику. В ритмах спонтанной хорео-
графии происходит перманентное порождение истины бытия. 
Спонтанный характер языческих плясок близок древнеиндийским 
шиваистским танцам. 

Высвобождение телесной спонтанности конструктивно в рам-
ках хореографической свободы. Оно направлено на выработку соци-
альной устойчивости индивида. Спонтанный танец заключает в себе 
также и психотерапевтическую цель. Через задействование телесных 
локусов «теряется» межличностная отчужденность, возрастает спо-
собность человека к разрешению экзистенциальных противоречий.  
В этом плане спонтанность выступает способом сохранения личност-
ного равновесия. 

Основания для понимания спонтанности следует искать в 
деятельном поле субъективной сферы человека. 

Спонтанность сознания художника – незапрограммирован-
ное, способное от выработанных стереотипов умственное действие 
по созиданию художественных форм, в рамках которых реализует-
ся индивидуальность художника. Спонтанное сознание можно 
воспринимать как «творческое сознание». 

Творческий процесс может происходить только при спон-
танном состоянии сознания. Человеческая субъективность скрывает 
в себе два пласта: бессознательное (иррациональное) и сознание 
(рациональное). Искусство, в этом смысле, – это свободный диалог 
иррационального и рационального. Язык искусства – язык худо-
жественной образности. Здесь важен учет специфики механизма 
бессознательной стороны психики, которая имеет ситуативно-
доминирующее влияние при создании художественной ткани про-



   
Природа спонтанности: бытие и танец 

 

 

151

изведения. Именно в бессознательной сфере «таится» сила потен-
циального проявления спонтанности. Искусство – это опредме-
ченная реальность спонтанности сознания. Феномен спонтанного 
сознания – это та свобода, в которую погружено индивидуальное 
Я художника. 

Диалог экзистенциального и интенционального начал чело-
веческой субъективности раскрывается на фоне ее спонтанного 
состояния. Степень интенциональности зависит от экзистенцио-
нальности бытия творческого сознания. Интенциональность про-
изведений искусства сопричастна спонтанному внутреннему миру 
субъективной сферы художника. 

Определенную роль играет импровизация, которая задейст-
вована в механизме спонтанного сознания художника. Спонтанное 
состояние творческого субъекта усиливает потенциальные воз-
можности к импровизации. Импровизация как преломление спон-
танной игры креативного сознания позволяет обозначить границу 
соединения иррационального и рационального в творческом про-
цессе. Значение импровизации в том, что она ускоряет познава-
тельный процесс в искусстве. Спонтанная сила бессознательного 
находит художественное воплощение в импровизационной задан-
ности творчества. Феномен искусства хранит в себе иррациональ-
ные мотивы творческого потенциала человека. Формы выражения 
иррационального могут быть различными, учитывая разнообразие 
художественных средств в жанровой архитектонике искусства. 

Спонтанность сознания художника имеет онтологическую 
природу. Онтологическая особенность творческого сознания выра-
жается в его деятельном характере. В состоянии спонтанного созна-
ния художник созидает художественную реальность в ее опредме-
ченных формах (поэзия, живопись, хореография, архитектура и др.). 
Телесная спонтанность (пластические виды искусства) является 
отражением спонтанного сознания творца. Таким образом, спонтан-
ность сознания художника есть необходимое условие творческого 
процесса. 

Спонтанность сознания художника, в нашем случае автора 
хореографических линий, спонтанно окрашенных, рождает воз-
можность и реальное воплощение бытия телесности в пластиче-
ских формах. В спонтанных пластических движениях скрыта муд-
рость тела, в котором первобытные ритмы сосуществуют с языком 
современного танца. 



 
Миловац Ж.В.   

 

 

152 

 
Мудрость тела совершенна 
В жестах робкой красоты. 
В танце пластика воспела 
Свет уснувшей темноты. 
                    Ж.В. Миловац 

 
Движение в танце ценно само по себе. Такое движение всегда 

спонтанно. Танцующий чувствует свое тело. Восприятие танце-
вальных движений более эффективно по сравнению со слуховыми 
впечатлениями, поскольку визуальный компонент восприятия на-
сыщен большей степенью эмоциональности, проявляющейся в ки-
нетике наблюдателя. Как писала Л.Д. Блок: «Восприятие танца про-
никает глубже в сознание, чем одни зрительные и слуховые 
впечатления; к ним примешиваются и моторные – наиболее твердо 
запоминаемые и усваиваемые» [Блок, 1987,c. 225]. 

Наблюдая за движением танцовщика, зритель внутренне 
подражает, что отражается в его кинетике тела. Происходит спон-
танное кинетическое соучастие двух тел в контексте визуального 
пространства исполнителя танца и зрителя. Данное кинетическое 
соучастие происходит бессознательно, посредством «телесного 
вчувствования» или «кинестетической эмпатии». 

Спонтанность как форма бытия есть онтологическое условие 
индуцирования новых естественных телесных и мыслительных 
движений, лишенных жесткой заданности. В свою очередь, спон-
танность как форма танца есть пространственно-временной конти-
нуум, порождающий новую эстетику кинетики, данность тела в 
диалоге с импровизацией Духа, художественную пластику телес-
ности. Бытие самой спонтанности есть сущее, «прячущее» и вос-
певающее множественность способов существования. 

 
 

Список литературы 
 

Блок Л.Д. Классический танец : история и современность. – Москва : Искусство, 
1987. – 556 с. 

История диалектики. Немецкая классическая философия. – Москва : Мысль, 
1978. – 363 с. 

Кант И. Критика чистого разума. – Москва : Мысль, 1994. – 591 с. 
Кнастер Мирка. Мудрость тела. – Москва : Эксмо, 2002. – 496 с. 



   
Природа спонтанности: бытие и танец 

 

 

153

Лейбниц Г. Два отрывка о свободе // Лейбниц Г. Соч. в 4 т. – Москва : Мысль, 
1982. – Т. 1. 

Лейтц Г. Психодрама: теория и практика. – Москва : Прогресс ; Универс, 1994. – 352 с. 
Морено Дж. Театр спонтанности. – Красноярск : Фонд ментального здоровья, 

1993. – 128 с. 
Налимов В.В. Спонтанность сознания. Вероятностная теория смыслов и смысло-
вая архитектоника личности. – Москва : Академический проект, 2011. – 399 с. 

Налимов В.В., Дрогалина Ж.А. Реальность нереального. – Москва : Мир идей, 
1995. – 432 с. 

Ницше Ф. Рождение трагедии из духа музыки // Ницше Ф. Соч. в 2 т. – Москва : 
Мысль, 1990. – Т. 1 – С. 47–157. 

Пименова Ж.В. Художник: его бытие в спонтанном сознании. – Москва : Инсти-
тут человека РАН, 1997. – 180 с. 

Примитив в искусстве. Грани проблемы. – Москва : Российск. инст-т искусство-
знания, 1992. – 232 с. 

Ритм и культура танца. – Ленинград : Academia, 1926. – 79 с. 
Сироткина И. Свободное движение и пластический танец в России. – Москва : 
Новое литературное обозрение, 2011. – 500 с. 

Философский энциклопедический словарь. – Москва : ИНФРА-М, 2012. – 570 с. 
Фихте И.Г. Соч. в 2 т., – Санкт-Петербург : Мифрил, 1993. – Т. 2. – 798 с. 
Франкл В. Человек в поисках смысла. – Москва : Прогресс, 1990. – 368 с. 

 
 

References 
 

Blok, L.D. (1987). Klassicheskiy tanets: Istoriya i sovremennost. Moscow: Iskusstvo. 
Istoriya dialektiki. Nemetskaya klassicheskaya filosofiya. (1978). Moscow. 
Kant, I. (1994). Kritika chistogo razuma. Moscow. 
Knaster, M. (2002). Mudrost tela. Moscow. 
Leybnits, G. (1982). Dva otryvka o svobode. Sochineniya v 4 tomakh. Vol. I. Moscow. 
Leytts, G. (1994). Psikhodrama: teoriya i praktika. Moscow. 
Moreno, D. (1993). Teatr spontannosti. Moscow. 
Nalimov, V.V. (2011). Spontannost soznaniya. Veroyatnostnaya teoriya smyslov i 

smyslovaya arkhitektonika lichnosti. Moscow. 
Nalimov, V.V., Drogalina, Zh.A. (1995). Realnost nerealnogo. Moscow. 
Nitsshe, F. (1990). Rozhdeniye tragedii iz dukha muzyki.Sochineniya v 2 tomakh. 

Vol. I. Moscow. 
Pimenova, Zh.V. (1997). Khudozhnik: ego bytiye v spontannom soznanii. Moscow. 
Primitiv v iskusstve. Grani problemy. (1992). Moscow. 
Ritm i kultura tantsa. (1926). Leningrad. 
Sirotkina, I. (2011). Svobodnoye dvizheniye i plasticheskiy tanets v Rossii. Moscow: 

Novoye literaturnoye obozreniye. 
Filosofskiy entsiklopedicheskiy slovar. (2012). Moscow : INFRA-M. 
Fikhte, I.G. (1993). Sochineniya v 2 tomakh. Vol. 2. Saint-Petersburg. 
Frankl, V. (1990). Chelovek v poiskakh smysla. Moscow. 


