
Формирование конфессионального пространства Индии: 
Опыт историко-географического анализа 

 

 

79

ЭТНОКУЛЬТУРНЫЙ СРЕЗ 
УДК: [911.3+2–67](540) 
 
 
 
 
 
 
 

Горохов С.А. 1), Дмитриев Р.В. 2) 

ФОРМИРОВАНИЕ КОНФЕССИОНАЛЬНОГО  
ПРОСТРАНСТВА ИНДИИ:  

ОПЫТ ИСТОРИКО-ГЕОГРАФИЧЕСКОГО АНАЛИЗА1 
1) Институт географии РАН, Россия, Москва, 

stgorohov@yandex.ru 
2) Институт географии РАН; Институт Африки РАН;  

МГУ имени М.В. Ломоносова, Россия, Москва, 
dmitrievrv@yandex.ru 

 
 
Аннотация. В своем развитии конфессиональное пространство Индии 

прошло четыре этапа. Первый этап характеризуется монополией индуизма при 
активизации конкуренции со стороны буддизма. Второй – доминированием исла-
ма, поддерживаемого государственной властью на фоне преобладания индуистов. 
На третьем этапе происходит формирование идеологии коммунализма, связанной 
с конкуренцией между индуизмом, исламом и христианством. Современный этап 
связан с попытками получения индуизмом статуса государственной религии. 

Ключевые слова: конфессиональное пространство; Индия; индуизм; касто-
вая система; ислам; буддизм; христианство. 

Поступила: 08.09.2018                        Принята к печати: 22.09.2018 
 

                                           
1 © С.А. Горохов, Р.В. Дмитриев, 2019 



 
Горохов С.А., Дмитриев Р.В. 

 

 

80

Gorokhov S.A. 1), Dmitriev R.V. 2) 
Formation of the Indian religious space: 
A historical and geographical analysis 

1) Institute of Geography of the Russian Academy of Sciences, 
Russia, Moscow, stgorohov@yandex.ru 

2) Institute of Geography of the Russian Academy of Sciences;  
Institute for African Studies of the Russian Academy of Sciences; 

 Lomonosov Moscow State University, 
Russia, Moscow, dmitrievrv@yandex.ru 

 
Abstract. The first stage in the formation of the Indian religious space was char-

acterized by the monopoly of Hinduism with the intensification of competition from the 
Buddhism. The second stage was the dominance of Islam, supported by state power, 
with the predominance of Hindus. The third stage was the formation of communalism 
associated with the competition between Hinduism, Islam and Christianity. The present 
stage is characterized by attempts of Hinduism to obtain the status of the state religion. 

Keywords: confessional space; India; Hinduism; the caste system; Islam;  
Buddhism; Christianity. 

Received: 08.09.2018                                             Accepted: 22.09.2018 
 
 

Введение 
 
Религиозный фактор играл и продолжает играть важную, ес-

ли не сказать определяющую роль в социально-политическом раз-
витии Индии; в течение всей своей истории она была страной, где 
сосуществовали бок о бок разные религиозные традиции. Индия 
является родиной многих религий: индуизма, буддизма, сикхизма, 
джайнизма, позднее нашедших своих адептов во многих государ-
ствах мира. Другие религии, получившие распространение в стра-
не, – ислам и христианство; они возникли за ее рубежами, но, по-
пав в Индию, приобрели многие типично индийские черты. 

Индийское общество представляет собой конгломерат из 
представителей различных рас, этносов и религий. Тем не менее 
большинство индийцев, независимо от своей этнической или рели-
гиозной принадлежности, обладают общеиндийским самосознанием, 
четко выделяя себя как представителей особой индийской цивили-
зации. Несмотря на то что в течение всей своей истории Индия бы-
ла страной со сложным конфессиональным составом населения, 
она всегда оставалась по преимуществу индуистской. Именно во-
круг индуизма – этой древнейшей национальной религии Индии – 



Формирование конфессионального пространства Индии: 
Опыт историко-географического анализа 

 

 

81

во все века строилось культурное, социальное и политическое 
единство страны. В определенной степени сам социально-психо- 
логический строй индийского общества, в котором до настоящего 
времени очень сильна кастовая солидарность, является продуктом 
религиозного мировоззрения индийцев. 

 
 

Индуизм – «парламент религий» 
 
До настоящего времени индуизм задает «правила игры» во 

взаимоотношениях различных конфессиональных общин на терри-
тории Индии, влияние наследия этой религии (прежде всего свя-
занное с кастовой системой и ее модификациями) также очень 
сильно сказывается во всех странах Южной Азии – даже в тех, где 
общины индуистов составляют незначительное меньшинство. По-
этому изменения, происходившие в индуизме, так или иначе, затра-
гивали все религии, существующие в стране и – шире – во всей 
Южной Азии. Таким образом, конфессиональное пространство Ин-
дии – это, прежде всего, результат развития индуизма, становления 
его различных вариаций и направлений, в значительной степени 
определяемых особенностями взаимоотношений с другими рели-
гиями, появлявшимися в стране. 

Сам термин «индуизм» был введен европейскими исследова-
телями Индии как религиоведческое понятие довольно поздно, в 
XIX в. В этом смысле под индуизмом понимают, как правило, со-
вокупность религиозных, мифологических, философских, право-
вых и этических представлений, чаще всего связанных с культами 
основных индуистских богов Шивы и Вишну [Индуизм… 1996]. 
Слово индус / индуист (от англ. Hindu), от которого произошло 
название религии и самой страны, восходит к «первооткрывате-
лям» Индии для остального мира – персам и грекам – и обозначает 
жителя страны, находящейся за рекой Инд (Sindhu), т.е. представ-
ляет собой не религиозный или культурный, а скорее топонимиче-
ский термин. Таким образом, для самих индуистов не представля-
лось необходимым как-то назвать свою страну, себя или свои 
религиозные воззрения, поэтому сторонним наблюдателям и ис-
следователям, принадлежащим к иной культуре и религии, прихо-
дилось это сделать самим, для собственных классификаций. 



 
Горохов С.А., Дмитриев Р.В. 

 

 

82

На наш взгляд, основной «цементирующей» силой индуизма 
служит то, что в европейской традиции называется кастовой систе-
мой, а в Индии – варнашрамой. Во многом именно благодаря ей 
индуизм сохранился на протяжении своей многовековой истории, 
она является стержнем, на который нанизаны обрядовая практика, 
философия, мораль и этика традиционного индуизма. Вот к какому 
определению индуизма приходит крупнейший западный индолог 
С. Бугле: «…как только мы пытаемся определить истинную рели-
гию индусов в догматических терминах, мы приходим в полное 
недоумение. Мы обнаруживаем, что она определяется обрядами 
скорее, чем догмами; практикой скорее, чем идеями, и что, в ко-
нечном счете, сущность индуизма составляет уважение к брахма-
нам в сочетании с соблюдением кастовых обычаев» [Bouglé, 1971, 
p. 55–56]. По меткому выражению религиоведа Ч. Элиота, индуизм – 
это «парламент религий, и каждая индийская вера может стать его 
членом на условии соблюдения некоторых простых парламентских 
правил, таких как уважение к брахманам (т.е. признание кастового 
строя. – С.Г.) и теоретическое признание авторитета Вед» [Eliot, 
1921, p. 18]. 

Кастовый строй, существующий в Индии на протяжении ты-
сячелетий и до сих пор во многом определяющий мировоззрение и 
поведение индийцев, есть продукт индуизма. Индийское общество 
никогда не было монолитным, представляя собой иерархическую 
систему каст (некоторые исследователи считают, что их более 
15 тыс.), каждая из которых имеет собственную идентичность, 
свою идеологию и культуру, своих богов. Соперничество между 
кастами, а не между религиозными или этническими группами, за 
место в социальной иерархии всегда составляло основу социально-
политической культуры Индии. Кастовый строй до сих пор во мно-
гом определяет мировоззрение и поведение индийцев. 

Незыблемость кастовой иерархии является тем минимумом 
единомыслия, который нужен индуизму для того, чтобы представ-
лять собой единую традицию, т.е. в этом случае роль варнашрамы 
сходна с ролью церкви в христианстве. С этим связано то, что  
индуистских миссионеров не интересуют душа человека или его убеж- 
дения; обращая человека (или, что бывает чаще, целые племена и 
народы), они лишь навязывают ему (им) определенное место в кас-
товой иерархии. В результате разнообразные религиозные учения, 
такие, например, как ныне существующие буддизм и джайнизм, или 



Формирование конфессионального пространства Индии: 
Опыт историко-географического анализа 

 

 

83

даже ислам и христианство (как и уже исчезнувшие религии  
Индии), вполне уживались в Индии в рамках «зонтичной» религи-
озной традиции индуизма. М. Ганди говорил: «Индуизм, ислам и 
другие вероучения – лишь разные варианты основной религии, а 
именно Истины» [цит. по: Мюллер, 1995, с. 166]. 

Таким образом, при кажущейся аморфности и расплывчато-
сти, а в некоторой степени именно благодаря им, индуизм всегда 
оставался исключительно стабильным. Индуизм, конкурируя с 
другими религиями, всегда пытался (и не без успеха) втягивать их 
в свое культурное поле, поглощать их, в той или иной форме при-
спосабливая к своим нуждам чужих богов, иные взгляды и мифо-
ритуальные воззрения, и тем самым обеспечивал себе прочное и 
долговечное существование. Индуизм попросту стремится ассими-
лировать иные религии, превратив их адептов в свои касты. Как 
заметил знаменитый мыслитель Средневековья Абу Райхан Бируни 
[Бируни, 1995, с. 67–68], для индийцев «религия – это только их 
вера». То есть, в конечном счете, «их верой», верой индийцев, мо-
гут стать все религиозные воззрения, распространившиеся в Индии, 
для этого им необходимо встроиться в кастовую систему. 

Конфессиональное пространство Индии существенно изме-
нялось за многотысячелетнюю историю страны, что дает возмож-
ность выделить этапы его развития, каждый из которых обуслов-
лен преобладанием одной из форм конкуренции существовавших в 
Индии религий. 

 
 

Первый этап развития  
конфессионального пространства Индии 

 
Первый этап развития конфессионального пространства Ин-

дии можно назвать этапом естественной религиозной монополии 
индуизма. Он охватывает историю Индии приблизительно с сере-
дины II тыс. до н. э. до XIII в., т.е. исторические периоды древнего 
времени и раннего Средневековья (от вторжения кочевых племен 
ариев до завоевательных походов мусульманских правителей 
вглубь страны), или по Л.Б. Алаеву, «индуистского» Средневеко-
вья [Алаев, 2003]. Начала данного этапа, до середины V в. до н.э., 
характеризуется относительным «покоем» в конфессиональном 
пространстве Индии: конкуренция в нем проявлялась достаточно 



 
Горохов С.А., Дмитриев Р.В. 

 

 

84

слабо вследствие явного доминирования индуизма / ведийской ре-
лигии. В дальнейшем в Индии, особенно в ее восточной, наиболее 
развитой части, стала наблюдаться более насыщенная религиозная 
жизнь. Именно на востоке Индии, в нижнем течении Ганга (совре-
менный штат Бихар), зародилась новая мировая религия – буд-
дизм, здесь же он нашел себе многочисленных приверженцев. 
Кроме буддизма в Индии в это время возникает джайнизм: обе ре-
лигии, дошедшие до настоящего времени, представляли собой ре-
формационное движение в индуизме, попытку его эгалитаризации. 
Возникнув примерно в одно и то же время – в V в. до н.э., – своего 
расцвета они достигли к III в. н.э., когда на ограниченное время 
смогли обрести поддержку правителей некоторых древнеиндий-
ских государств (например, знаменитого Ашоки) [Бонгард-Левин, 
2001]. 

Так как и джайнизм, и буддизм вышли из лона индуизма, 
конкуренция между ними велась в основном в форме соперниче-
ства между философскими школами, возглавляемыми крупными 
религиозными деятелями, за внимание и привилегии со стороны 
государственной власти. В результате данной конкуренции в ин-
дуизме произошли серьезные смещения акцентов в философии и 
ритуальной практике, приспособившие его к изменившимся усло-
виям индийского общества. Буддизм и джайнизм, как и впоследст-
вии сикхизм, заняли свое место среди религий Индии, а их последо-
ватели влились в кастовую систему в качестве новых каст. 
Достаточно сказать, что Будда был объявлен воплощением (авата-
рой) индуистского бога Вишну и, таким образом, вошел в индуист-
ский пантеон. Именно исходя из данного представления об индуи-
стской религиозной общности, авторы современной Конституции 
Индии констатируют, что «название “индус / индуист” должно 
трактоваться как включающее лиц, исповедующих сикхскую, джай-
нистскую и буддийскую традиции; ссылки на индуистскую религи-
озную традицию должны трактоваться соответственно» [Конститу-
ция Индии… 1956, с. 68]. 

На данном этапе развития конфессионального геопростран-
ства в Индии появляются первые адепты религий, не связанных с 
индуизмом генетически, – ислама, христианства, иудаизма, зоро- 
астризма (парсизма). Однако большинство из них представляли со-
бой относительно небольшие по численности общины, появившиеся 
в стране благодаря торговым связям Индии с государствами Сред- 



Формирование конфессионального пространства Индии: 
Опыт историко-географического анализа 

 

 

85

него Востока. Основным районом локализации общин мусульман, 
христиан и других религиозных меньшинств стало побережье Юж-
ной Азии, прежде всего территория современного штата Керала. 
Малочисленность и отсутствие серьезной поддержки со стороны 
своих единоверцев не оставили иного выхода этим общинам, как 
только признать «правила» жизни окружавшего их индуистского 
большинства и в конце концов влиться в кастовую систему на пра-
вах особых каст. Так, например, до настоящего времени в Керале 
существуют касты мусульманских торговцев (мопла) или сирий-
ских христиан. 

Таким образом, используя механизм кастовой адаптации, ин-
дуизм смог в значительной степени абсорбировать буддизм и в не-
сколько меньшей степени джайнизм, и особенно христианство, зо-
роастризм и ислам. Мозаичность конфессионального пространства 
Индии, таким образом, увеличивалась за счет появления адептов 
новых религий, однако религиозная монополия индуизма, харак-
терная для традиционного индийского общества и основанная на 
кастовой системе, позволила интегрировать в него различные рели-
гиозные, а также этнические группы. 

 
 

Второй этап развития  
конфессионального пространства Индии 

 
Данный период в развитии конфессионального пространства 

Индии можно охарактеризовать как этап господства ислама. Он 
длился с начала XIII в. и до середины XVIII в., его условным нача-
лом мы считаем 1206 г., когда был создан Делийский султанат – 
первое в Индии государство, основанное иностранными завоевате-
лями (мусульманами по своей религиозной принадлежности), а 
окончанием – 1859 г., когда официально началась эпоха господства 
в стране английских колонизаторов, исповедовавших христианство 
[История Индии… 1968]. 

В течение этого этапа правящий класс Индии в своем боль-
шинстве придерживался ислама, государство (вернее, большинство 
государств, существовавших в Индии) поддерживало ислам, кото-
рый находился в стране в статусе религии-монополиста (данная 
монополия опиралась на государственное принуждение). 



 
Горохов С.А., Дмитриев Р.В. 

 

 

86

Распространение ислама в Индии часто носило принуди-
тельный характер, при этом политическое насилие со стороны му-
сульманских властей (разрушение храмов, изгнание брахманов) 
сочеталось с экономическим принуждением населения к принятию 
ислама (увеличение налогового гнета, состоявшего для немусуль-
ман из нескольких налогов – подушного (джизьи) и поземельного 
(хараджа)), а также с активной политикой поощрения иммиграции 
мусульман в Индию. Тем не менее ислам, даже имея положение 
государственной религии-монополиста, не смог «переварить» ин-
дуизм. Причиной этого стало то, что, во-первых, в Индии все же 
оставались индуистские государства и индуисты – представители 
правящего класса (воины раджпуты, брахманы – государственные 
служащие и помещики, торговцы и др.), оказывавшие поддержку 
индуизму. Во-вторых, и это, на наш взгляд, главное, мусульман в 
Индии было просто слишком мало. Существенных успехов исла-
мизация населения на данном этапе достигла лишь в долине Инда 
(Пенджабе) и низовьях Ганга (Бенгалии), в которых ислам успеш-
но заместил буддизм, а также в крупных городах Индии – центрах 
мусульманских государств. 

Индуизм оказался неспособным свести ислам – мировую ре-
лигию, адепты которой силой оружия смогли создать свои госу-
дарства на территории Индии, – всего лишь к положению новой 
касты или группы каст. Исламская духовная традиция, рожденная 
на Среднем Востоке, оказалась слишком далекой и непохожей на 
индуистскую, чтобы он смог ее адаптировать; индуизму оказалось 
также фактически нечего противопоставить заложенному в исламе 
миссионерскому потенциалу. Тем не менее и ислам, и индуизм 
претерпели существенные изменения из-за своего столкновения. 
Ислам, чтобы встроиться в индийское общество, частично, в не-
сколько смягченном варианте (без института неприкасаемости) пере-
нял его кастовую структуру. В индуизме в результате конкуренции с 
исламом возникли новые течения, прежде всего сикхизм, позднее вы-
делившийся в отдельную религию, а также движение бхакти. Сик-
хизм предлагал путь военного сопротивления исламу, а учителя 
бхакти проповедовали культ любви к Богу и подвергали критике 
крайности кастовой системы – прежде всего неприкасаемость. 

О структуре конфессионального пространства Индии XIII – 
середины XVIII в. мы можем судить лишь по ретроспективным 
оценкам. В Могольской Индии к концу правления Ауранг- 



Формирование конфессионального пространства Индии: 
Опыт историко-географического анализа 

 

 

87

зеба (1707 г.) – в период максимального территориального расцве-
та и наибольшего притеснения индуизма – мусульмане составляли 
около 20% населения [Белокреницкий, 2008]. Однако если учиты-
вать, что наиболее исламизированными территориями Могольской 
Индии были территории, входящие в современные Пакистан и 
Бангладеш, то можно предположить, что доля мусульман в насе-
лении, проживавшем на территории современной Индии, к сере-
дине XVIII в. была несколько ниже. 

Общая доля христиан, иудаистов и зороастрийцев, прожи-
вавших в основном в портовых городах западного и южного побе-
режья, составляла, скорее всего, менее 1%. Адепты так называемых 
«индийских религий» – сикхи, значительная часть которых концен-
трировалась на территории современного Пакистана (провинция 
Пенджаб), джайны и буддисты, а также адепты этнорелигий – со-
ставляли вместе примерно 5%. Доля индуистов к середине XVIII в., 
скорее всего, составляла около 73–75% населения Индии, что при-
мерно соответствует данным первой переписи населения Индии, 
проведенной англичанами несколько позднее, в 1881 г. [Joshi, 2003]. 

 
 

Третий этап развития  
конфессионального пространства Индии 

 
Этот этап продлился до обретения страной независимости в 

1947 г. и характеризовался конкуренцией между пятью крупней-
шими религиями страны: индуизмом, исламом, христианством, 
буддизмом, джайнизмом. 

Английское завоевание Индии привело к существенным из-
менениям в стране. Прежде всего, ислам фактически потерял свой 
государственный статус. Безусловно, он сохранил свои позиции в 
автономных мусульманских княжествах Британской Индии (на-
пример, в Хайдарабаде), однако без крайностей, выражавшихся в 
преследовании индуистов, характерных для предыдущего этапа.  
В остальной Индии мусульманская община хотя и поддерживалась 
властями, была уравнена в правах с остальными религиозными об-
щинами, получившими одинаковую поддержку от колонизаторов. 
Можно даже сказать, что она была оттеснена на второй план ин-
дуистами, которые были гораздо более многочисленны, лучше об-
разованны и успешнее адаптировались к изменившимся условиям в 



 
Горохов С.А., Дмитриев Р.В. 

 

 

88

эпоху британского правления. К тому же число индуистских кня-
жеств, в которых эта религия пользовалась привилегиями и покро-
вительством государства, было значительно больше, чем мусуль-
манских, сикхских или буддистских. 

Вторым важным следствием английского владычества в  
Индии стало увеличение среди населения доли адептов христиан-
ства – религии колонизаторов, в результате которого оно стало 
важным компонентом конфессионального пространства страны. 
Английские власти поддерживали деятельность христианских 
церквей, особенно в горных районах Северо-Восточной Индии, 
доступ в которые был открыт лишь европейским миссионерам 
[приводится по: Клюев, 2002]. Другим объектом евангелизации 
стали неприкасаемые, которые переходили в христианство с целью 
повышения своего социально-экономического статуса. Успех хри-
стианизации обуславливало также то, что христианство принима-
лось в Индии не индивидуально, а массово – обычно в новую рели-
гию обращались целыми кастами [приводится по: Юрлова, 2003]. 
В период английского правления христиане Индии постепенно ста-
ли ощущать себя не просто особой кастой или кастами, но частью 
глобальной христианской общности; у христианизированных наро-
дов стало развиваться этническое самосознание, в значительной 
степени базировавшееся на своей конфессиональной идентичности. 

Наконец, третьим важным следствием британского правления 
в Индии можно назвать формирование общинной идеологии у адеп-
тов крупнейших религий страны. Хотя, безусловно, и мусульмане, и 
христиане раньше осознавали свое отличие от представителей рели-
гий, зародившихся в Индии, у представителей высших кругов му-
сульман и христиан было гораздо больше общего с брахманами и 
раджпутами, чем со своими единоверцами, которые были еще в не-
давнем прошлом неприкасаемыми. Именно английские колониаль-
ные власти впервые поставили перед своими подданными вопрос об 
их конфессиональной принадлежности, потребовав от них само-
идентификации, в определенном смысле совершенно искусственной 
для самих этих подданных. Происходило это во время переписи на-
селения Индии, первая из которых, ограниченная по территориаль-
ному охвату, относится к 1867–1876 гг. 

С 1881 г. в Индии каждое десятилетие проводятся переписи 
населения, охватывающие практически всю территорию страны, 
последний ценз – пятнадцатый за всю историю Индии и седьмой 



Формирование конфессионального пространства Индии: 
Опыт историко-географического анализа 

 

 

89

после обретения страной независимости – прошел в 2011 г. [Горо-
хов, 2011]. Таким образом, процедура переписи населения, регу-
лярно проводившаяся колониальными властями в большей мере по 
причинам экономическим и административным, внесла решающий 
вклад в формирование общинного самосознания населения Индии 
и идеологии коммунализма. Под коммунализмом (от англ. communal – 
общинный) в Индии понимают политику отстаивания интересов 
религиозных общин или использование религиозного фактора в 
политике, при этом сторонники данной идеологии отождествляют 
понятия «нация» и «религиозная община». 

Колониальные власти способствовали дальнейшему упроче-
нию общинного самосознания, введя в стране голосование по от-
дельным религиозным куриям, закрепили особые электоральные 
преимущества за конфессиональными меньшинствами [приводит-
ся по: Празаускас, 1990]. Англичане поддерживали соперничество 
религиозных общин в целях укрепления своего контроля над Ин-
дией, проводя в стране политику по принципу «разделяй и власт-
вуй» для ослабления движения за независимость. 

В конце XIX – начале XX в. в Индии по религиозно-
общинному принципу были созданы политические движения «Му-
сульманская лига», «Хинду махасабха» (Великое индуистское собра-
ние), «Раштрия сваямсевак сангх» (РСС, «Союз добровольных слу-
жителей нации») и др., которые вели борьбу за признание отдельных 
мусульманских и индуистских «наций». Политики-коммуналисты 
как с индуистской стороны (В.Д. Сарваркар, М.С. Голваркар и др.), 
так и с мусульманской (М. Икбал, М.А. Джинна и др.), придержива-
лись мнения, что в Индии существуют две нации – индуистская и 
мусульманская. Отец-основатель Пакистана М.А. Джинна писал, что 
мусульмане Индии – «стомиллионная нация... с собственной, отдель-
ной культурой и цивилизацией, языком и литературой, искусством и 
архитектурой, именами и названиями, чувством меры и пропорции, 
юридическими и моральными законами, обычаями и календарем, ис-
торией и традициями, склонностями и стремлениями» [Some 
Recent… 1947, p. 180–181]. В.Д. Сарваркар, в свою очередь, выдвинул 
идею хиндутвы (индуистскости), ставшую основой индуистского на-
ционализма и создания индуистского государства (Хинду Раштры). 
Согласно его воззрениям, «индуисты образуют нацию, которая сло-
жилась на основе общей культуры, общей истории, общего языка, 
общей страны и общей религии» [цит. по: Клюев, 2002, с. 201]. Даже 



 
Горохов С.А., Дмитриев Р.В. 

 

 

90

«отец независимой Индии» М. Ганди в своей политической деятель-
ности широко использовал религиозные формы, считая, что «полити-
ка, отделенная от религии, подобна трупу, который только и можно, 
что похоронить» [Ганди, 1969, с. 431]. 

В 1885 г. в Индии была создана первая политическая партия 
Индийский национальный конгресс (ИНК). Хотя в числе ее руко-
водителей были представители всех конфессий, но лидирующие 
позиции все же занимали индуисты, что вызвало настороженность 
мусульманской общины. 

Религиозный фактор выдвигается в качестве основного ар-
гумента для обоснования консолидации индуистов различных на-
родностей и каст и их политического доминирования в независи-
мой Индии над мусульманами и представителями других религий. 
Апогеем религиозно-общинных противоречий стал раздел страны 
по религиозному признаку в 1947 г., сопровождавшийся много-
численными жертвами и разрушениями, преобразовавшими кон-
фессиональное пространство Индии. 

Благодаря наличию материалов регулярно проводимых анг-
личанами переписей населения, мы можем с достаточно высокой 
степенью достоверности охарактеризовать структуру и динамику 
конфессионального пространства Индии на третьем этапе его раз-
вития (1881–1941), делая поправку на то, что в состав современной 
Индии вошли не все территории бывшей британской колонии. 

За период 1881–1941 гг. доля адептов «индийских религий» 
выросла с 80 до 84% (в том числе индуистов – с 74 до 82%); доля 
христиан в населении Индии выросла незначительно, составив в 
1941 г. около 1% населения. За тот же период доля мусульман в на-
селении Индии сократилась с 20 до 15%, при этом к 1901 г. мусуль-
мане составляли даже менее 13% жителей страны. Сокращение до-
ли мусульманского населения в Индии, на наш взгляд, может быть 
объяснено обострением мусульмано-индуистских межобщинных 
отношений, вызвавших эмиграцию адептов ислама с территории 
современной Индии в те районы Британской Индии, в которых они 
составляли большинство населения (современные Пакистан и Банг-
ладеш). 

Таким образом, на рубеже XIX–XX вв. активный рост адептов 
религиозных меньшинств, особенно мусульман, наблюдался в регио-
нах, которые впоследствии вошли в состав Пакистана (в том числе в 
Восточной Бенгалии). В то же время на территории современной Ин-



Формирование конфессионального пространства Индии: 
Опыт историко-географического анализа 

 

 

91

дии доля индуистов в населении выросла в результате давления на 
религиозные меньшинства со стороны индуистских коммуналистов. 

 
 

Четвертый этап развития  
конфессионального пространства Индии 

 
Последний период развития конфессионального пространст-

ва Индии начался с обретения страной независимости в 1947 г. и 
продолжается до настоящего времени. Он характеризуется нарас-
танием напряженности в отношениях между важнейшими религи-
озными общинами Индии, прежде всего между индуистами и му-
сульманами. 

Трагические последствия раздела страны, в том числе гибель 
М. Ганди от рук фанатика-индуиста, надолго привели к ослабле-
нию позиций коммуналистских организаций в независимой  
Индии. В результате раздела к Индии отошли территории, пре-
имущественно населенные индуистами и сикхами, а к Пакистану – 
мусульманами. Около 7 млн мусульман покинуло территорию Ин-
дии в 1947 г., переехав в Пакистан, примерно такое же количество 
индуистов и сикхов было вынуждено мигрировать в Индию. В ре-
зультате доля индуистов в 1951 г. в независимой Индии выросла 
до 85%, а мусульман упала ниже 10% [Горохов, 1999]. Тем не ме-
нее даже после своеобразного обмена населением с Пакистаном 
Индия осталась страной со сложным поликонфессиональным со-
ставом населения [приводится по: Горохов, 2011]. Доля религиоз-
ных меньшинств, особенно мусульман, в населении Индии постоянно 
росла в годы ее независимого развития (что фиксировалось итога-
ми каждой последующей переписи населения), к 2011 г. доля ин-
дуистов в населении составила 78,5%, а мусульман – 13,8%. 

Господствующей тенденцией в отношении религии в неза-
висимой Индии стал секуляризм, понимаемый в стране как прин-
цип равного отношения ко всем религиям, или, на хинди, «сарва 
дхарма самбхава», что можно перевести как «равное внимание ко 
всем религиям» (в 1976 г. термин «секуляризм» был закреплен в 
Конституции Индии) [приводится по: Абрамов, 2011]. Д. Неру, 
первый премьер-министр независимой Индии, видел в секуляриз-
ме не отрицание роли религии в общественной жизни страны, а 



 
Горохов С.А., Дмитриев Р.В. 

 

 

92

лишь запрет на ее использование в интересах отдельных полити-
ческих группировок. 

Тем не менее идеология коммунализма не только не исчезла, 
но и продолжала оказывать влияние на общественную жизнь стра-
ны и на государство в целом. В соседних странах, образовавшихся 
на территории Британской Индии и первоначально также приняв-
ших светские конституции, стал происходить процесс монополиза-
ции конфессионального пространства исламом, который получил 
статус государственной религии в 1956 г. в Пакистане и в 1988 г. в 
Бангладеш. В самой Индии постепенно стали проявляться тенден-
ции к закреплению за индуизмом привилегированного положения в 
стране на основе идеи хиндутвы, что привело к усилению в стране 
религиозно-общинного противостояния. В значительной степени 
слабость и половинчатость индийского секуляризма объясняется 
незначительной долей нерелигиозного населения в общей числен-
ности граждан Индии, которая лишь к началу 1990-х годов превы-
сила 1%. 

До середины 1980-х годов коммуналистские организации 
все еще находились на относительной периферии политической 
жизни Индии, но в 1992 г. произошло событие, изменившее ба-
ланс политических сил в их пользу. Подстрекаемая коммуналист-
скими организациями, толпа индуистов-фанатиков разрушила в 
городе Айодхье (штат Уттар-Прадеш) мечеть Бабура, построен-
ную в XVI в. основателем Империи Моголов там, где раньше, по 
преданию, стоял индуистский храм, посвященный рождению бо-
га Рамы. События в Айодхье подняли по всей Индии волну наси-
лия, жертвами которой стали сотни мусульман и индуистов. Но 
эти события ознаменовали собой и рост популярности индуист-
ских коммуналистских организаций, прежде всего политической 
организации «Бхаратия джаната партии» (БДП), которая в 1998–
2004 гг. и с 2014 г. возглавляет правительственную коалицию в 
Дели, превратившись, наряду с ИНК, в одну из ведущих полити-
ческих партий Индии. Усиление влияния идеологии индуистско-
го национализма в Индии получило название «шафранизации» 
страны (одежду шафранового цвета традиционно носят индуист-
ские аскеты – садху). 

 
 



Формирование конфессионального пространства Индии: 
Опыт историко-географического анализа 

 

 

93

Обсуждение 
 
Конфессиональное пространство Индии образовано в ре-

зультате «пересечения» геопространств нескольких религий. 
Крупнейшая из них по численности адептов в стране – индуизм – 
вместе с несколькими другими (сикхизм, джайнизм и др.) образует 
укрупненную группу индийских религий. Основным конкурентом 
последней в стране в целом, ее штатах и более мелких админист-
ративно-территориальных единицах выступает ислам и, в меньшей 
степени, христианство. При этом развитие конкурентных отноше-
ний за прошедшее столетие носило замедленный характер: за пе-
риод между переписями населения страны 1911 и 2011 гг. доля 
адептов индийских религий уменьшилась с 88,0% лишь на 4,5 из 
которых 3,8 «отошли» исламу, а 0,7% – христианству. 

Непосредственным свидетельством того, что индуизм проиг-
рывает в конкуренции за конфессиональное пространство Индии 
другим религиям, стал переход индуистов в другие религии, при-
обретший форму «бегства из индуизма» представителей неприка-
саемых (далитов). В целом можно сказать, что примерно 90% му-
сульманской общины Индии составляют обращенные из низших 
каст и их потомки, та же картина складывается и с переходом в 
христианство. В 1956 г. по инициативе видного политического и 
общественного деятеля Индии Б.Р. Амбедкара в один день буд-
дизм приняли около 300 тыс. «неприкасаемых» из касты махаров, 
таким образом, в середине XX в. буддизм «возвратился» в конфес-
сиональное пространство Индии [Горохов, 1999]. 

С важностью для индуизма сохранения доминирующих по-
зиций в конфессиональном пространстве Индии, возможно, в ка-
честве государственной религии связаны попытки принятия зако-
нопроекта, запрещающего гражданам страны смену религии. 
Таким образом, в очередной раз за многовековую историю Индии 
религиозные круги, теперь уже руками «шафрановых» политиков – 
сторонников идеологии хиндутвы, пытаются повлиять на структуру 
конфессионального пространства страны и ослабить конкурентные 
позиции религиозных меньшинств, укрепив позиции индуизма. На 
сегодняшний день смена религии законодательно запрещена в семи 
из 29 индийских штатов: Гуджарате, Аруначал-Прадеше, Одише, 
Мадхья-Прадеше, Чхаттисгархе, Раджастхане и Химачал-Прадеше, в 
Тамилнаде данный закон находится на стадии принятия. Расши- 



 
Горохов С.А., Дмитриев Р.В. 

 

 

94

рение практики применения запретительного законодательства в 
религиозной сфере на всю территорию страны выступает, на наш 
взгляд, в качестве предпосылки к обострению религиозно-
общинных противоречий в Индии и усилению позиций коммуна-
листов в политической жизни страны. 

 
 

Заключение 
 
Современная Индия – страна со сложным поликонфессио-

нальным составом населения. На протяжении своей многотысяче-
летней истории в конфессиональном пространстве Индии домини-
ровал индуизм, основными конкурентами которого выступали 
буддизм (до начала XII в.), затем ислам, а в некоторых регионах 
страны (прежде всего в Северо-Восточной Индии) – христианство. 
Объективные данные о структуре конфессионального пространства 
Индии стали доступны для научного анализа начиная с 1881 г.,  
когда была проведена первая перепись населения. Начиная с 1881 г. 
в конфессиональном пространстве Индии наблюдался устойчивый 
рост доли религиозных меньшинств, прежде всего мусульман, с не-
значительными взлетами и падениями их численности. В 1940-е годы 
в результате вынужденной эмиграции произошло снижение доли 
мусульман в населении страны, которые тем не менее к 2011 г. 
смогли фактически восстановить свой «вес» в конфессиональном 
пространстве Индии. Соперничество религиозных общин привело к 
формированию коммуналистской идеологии, которая с конца XX в. 
стала доминировать в политической жизни страны. 

 
 

Список литературы 
 

1. Абрамов Д.Б. Светское государство и религиозный экстремизм в Индии. – М.: 
ИМЭМО РАН, 2011. – 187 с. 

2. Алаев Л.Б. Средневековая Индия. – СПб.: Алетейя, 2003. – 304 с. 
3. Белокреницкий В.Я. Россия и исламский мир: динамика изменений демогра-

фического и политического потенциалов // Восток. – 2008. – № 3. – С. 95–110. 
4. Бируни А. Индия [Репринт с изд. 1963 г.] / пер. с араб. – М.: Ладомир, 1995. –  

727 с. 
5. Бонгард-Левин Г.М., Ильин Г.Ф. Индия в древности. – СПб.: Алетейя, 2001. –  

813 с. 



Формирование конфессионального пространства Индии: 
Опыт историко-географического анализа 

 

 

95

6. Ганди М.К. Моя жизнь. [Автобиография. «Хинд сварадж». Главы из брошю-
ры. Статьи и речи] / пер. с англ.; отв. ред. Р.А. Ульяновский. – М.: Наука, 
1969. – 612 с. 

7. Горохов С.А. География религиозно-общинных конфликтов в Индии: автореф. 
дис. … канд. геогр. наук. – М., 1999. – 16 с. 

8. Горохов С.А. Индия: религия, демография и политика // Азия и Африка сего-
дня. – М., 2011. – № 7. – С. 24–32. 

9. Горохов С.А., Дмитриев Р.В. Население Индии растет рекордными темпами // 
Азия и Африка сегодня. – М., 2011. – № 8. – С. 11–15. 

10. Индуизм. Джайнизм. Сикхизм: Словарь / под общ. ред. М.Ф. Альбедиль и 
А.М. Дубянского. – М.: Республика, 1996. – 576 с. 

11. История Индии в средние века / ред.: Л.Б. Алаев, К.А. Антонова, К.З. Ашрафян. – 
М.: Наука (Главная редакция восточной литературы), 1968. – 725 с. 

12. Клюев Б.И. Религия и конфликт в Индии. – М.: Институт востоковедения 
РАН, 2002. – 238 с. 

13. Конституция Индии: с изменениями на 1 мая 1955 года / пер. В.А. Дозорцев; 
ред., авт. предисл. И.Д. Левин, В.А. Мамаев. – М.: Издательство иностранной 
литературы, 1956. – 468 с. 

14. Мюллер М. Шесть систем индийской философии. – М.: Искусство, 1995. – 
448 с. 

15. Празаускас А.А. Этнос, политика и государство в современной Индии. – М.: 
Наука (Главная редакция восточной литературы), 1990. – 304 с. 

16. Юрлова Е.С. Индия: от неприкасаемых к далитам. Очерки истории, идеологии 
и политики. – М.: Институт востоковедения РАН, 2003. – 394 с. 

17. Bouglé C. Essays on the Caste System. – London: Cambridge University Press, 
1971. – 228 p. 

18. Eliot Ch. Hinduism and Buddhism: An Historical Sketch. – London: Routledge & 
Kegan Paul, 1921. – Vol. 1. – 268 p. 

19. Joshi A.P., Srinivas M.D., Bajaj J.K. Religious Demography of India. – Chennai: 
Centre for Policy Studies, 2003. – 380 p. 

20. Some Recent Speeches and Writings of Mr. Jinnah / ed. Jamil-ud-din Ahmad. – 
Lahore: Muhammad Ashraf, 1947. – Vol. 2. – 367 p. 

 
 

References 
 

1. Abramov D.B. Svetskoe gosudarstvo i religioznyj ekstremizm v Indii. – M.: 
IMEMO RAN, 2011. – 187 s. 

2. Alaev L.B. Srednevekovaya Indiya. – SPb.: Aletejya, 2003. – 304 s. 
3. Belokrenickij V. Ya. Rossiya i islamskij mir: dinamika izmenenij demo-

graficheskogo i politicheskogo potencialov // Vostok. – М., 2008. – N 3. – S. 95–110. 
4. Biruni A. Indiya: Per. s arab. [Reprint s izd. 1963 g.]. – M.: Ladomir, 1995. – 727 s. 
5. Bongard-Levin G.M., Il’in G.F. Indiya v drevnosti. – SPb.: Aletejya, 2001. – 813 s. 



 
Горохов С.А., Дмитриев Р.В. 

 

 

96

6. Gandi M.K. Moya zhizn': [Avtobiografiya. «Hind svaradzh». Glavy iz broshyury. 
Stat'i i rechi] / per. s angl.; otv. red. R.A. Ul'yanovskij. – M.: Nauka, 1969. – 612 s. 

7. Gorohov S.A. Geografiya religiozno-obshchinnyh konfliktov v Indii: avtoref. dis. … 
kand. geogr. nauk. – M., 1999. – 16 s. 

8. Gorohov S.A. Indiya: religiya, demografiya i politika // Aziya i Afrika segodnya. – 
M., 2011. – N 7. – S. 24–32. 

9. Gorohov S.A., Dmitriev R.V. Naselenie Indii rastet rekordnymi tempami // Aziya i 
Afrika segodnya. – M., 2011. – N 8. – S. 11–15. 

10. Induizm. Dzhajnizm. Sikhizm: Slovar' / pod obshch. red. M.F. Al'bedil' i 
A.M. Dubyanskogo. – M.: Respublika, 1996. – 576 s. 

11. Istoriya Indii v srednie veka / red.: L.B. Alaev, K.A. Antonova, K.Z. Ashrafyan. –  
M.: Nauka (Glavnaya redakciya vostochnoj literatury), 1968. – 725 s. 

12. Klyuev B.I. Religiya i konflikt v Indii. – M.: Institut vostokovedeniya RAN, 2002. –  
238 s. 

13. Konstituciya Indii: s izmeneniyami na 1 maya 1955 goda / per. V.A. Dozorcev; 
red., avt. predisl. I.D. Levin; red., avt. predisl. V.A. Mamaev. – M.: Izdatel'stvo 
inostrannoj literatury, 1956. – 468 s. 

14. Myuller M. Shest' sistem indijskoj filosofii. – M.: Iskusstvo, 1995. – 448 s. 
15. Prazauskas A.A. Etnos, politika i gosudarstvo v sovremennoj Indii. – M.: Nauka 

(Glavnaya redakciya vostochnoj literatury), 1990. – 304 s. 
16. Yurlova E.S. Indiya: ot neprikasaemyh k dalitam. Ocherki istorii, ideologii i 

politiki. – M.: Institut vostokovedeniya RAN, 2003. – 394 s. 
17. Bouglé C. Essays on the Caste System. – London: Cambridge University Press, 

1971. – 228 p. 
18. Eliot Ch. Hinduism and Buddhism: An Historical Sketch. – London: Routledge & 

Kegan Paul, 1921. – Vol. 1. – 268 p. 
19. Joshi A.P. Religious Demography of India / A.P. Joshi, M. D. Srinivas, J. K. Bajaj. – 

Chennai: Centre for Policy Studies, 2003. – 380 p. 
20. Some Recent Speeches and Writings of Mr. Jinnah / ed. Jamil-ud-din Ahmad. – 

Lahore: Muhammad Ashraf, 1947. – Vol. 2. – 367 p. 


