
 
Нагина К.А., Кухтина Н.И. 

 

 

168

ЧЕЛОВЕК ВО ВРЕМЕНИ  
И ПРОСТРАНСТВЕ ЛИТЕРАТУРЫ 

УДК 821.161.1 Толстой 
 
 
 
 
 
 

Нагина К.А., Кухтина Н.И. 

ПРОСТРАНСТВО ПОДСОЗНАТЕЛЬНОГО  
В ТВОРЧЕСТВЕ Л. ТОЛСТОГО: 
СНОВИДЕНИЯ В МЕТЕЛЬ1 

Воронежский государственный университет Воронеж, Россия,  
k-nagina@yandex.ru, kukhtina_n@phil.vsu.ru 

 
Аннотация. В статье исследуется пространство подсознательного, пред-

ставленное сновидениями персонажей Л. Толстого. Выявляется подход Л. Толстого 
к проблеме выражения моральных установок личности в сновидениях. Прослежи-
вается связь между желаниями, стремлениями, тайными страхами персонажей и 
сновидением. Рассматриваются символические образы, отражающие переживания 
сновидца. Выявляется роль пространства метели в выстраивании сюжета сновиде-
ния и раскрытии психического состояния сновидца на фоне анализа «метельных» 
сновидений героев В. Жуковского, А. Пушкина, С. Аксакова. 

Ключевые слова: Л. Толстой; пространство подсознательного; сновидение; 
метель; жизнь; смерть; судьба. 

Поступила: 01.05.2019                             Принята к печати: 20.05.2019 
 
 

Nagina K.A., Kukhtina N.I. 
The space of the subconscious in the works of L. Tolstoy: 

Dreams in a snowstorm 
Voronezh State University, 

Voronezh, Russia, k-nagina@yandex.ru, kukhtina_n@phil.vsu.ru 
 
Abstract. This article examines the space of the subconscious, represented by 

the dreams of L. Tolstoy’s characters. It reveals Tolstoy's approach to the problem of 
expressing moral attitudes in dreams. The paper traces the connection between desires, 
                                           
1 © К.А. Нагина, Н.И. Кухтина, 2019. 



Пространство подсознательного в творчестве Л. Толстого: 
Сновидения в метель 

 

 

169

aspirations, secret fears of characters and dreams. It also considers symbolic images 
reflecting the experiences of the dreamer. The paper reveals the role of the «blizzard» 
space in constructing the dream plot and revealing the mental state of the dreamer 
against the background of the analysis of the «snowstorm» dreams of the characters of 
V. Zhukovsky, A. Pushkin, S. Aksakov. 

Keywords: L. Tolstoy; the space of the subconscious; a dream; the snowstorm; 
life; death; fate. 

Received: 01.05.2019                                            Accepted: 20.05.2019 
 
 
Пространство подсознательного в творчестве Л.Н. Толстого 

представлено сновидениями персонажей и особыми состояниями 
на грани бодрствования и сна, которые можно назвать состояния-
ми измененного или грезящего сознания. Сновидения, посетившие 
толстовских героев в метель, выделяются в особую группу: они 
объединены общими образами, кодами и мотивами, а также имеют 
свой внутренний сюжет, кульминация и развязка которого прихо-
дится на рассказ «Хозяин и работник». Первое сновидение подобно-
го рода появляется в рассказе «Метель», которым Толстой продол-
жает метельный текст русской литературы, уже включающий в себя 
произведения В.А. Жуковского, П.А. Вяземского, А.С. Пушкина и 
С.Т. Аксакова. Особый художественный и философский потенци-
ал позволяет метели продуцировать сюжеты, имеющие либо ин-
фернальный, либо провиденциальный характер, а о возможных 
вариантах развития собственных бытийных сюжетов персонажи 
чаще всего узнают во сне. 

Первым зимним сновидением в русской литературе, связан-
ным с метелью, становится сон Светланы в одноименной балладе 
В.А. Жуковского. В «Людмиле» и «Леноре» зима и метель отсут-
ствуют: в этих балладах мертвый жених забирает невесту с собой в 
могилу. В «Светлане» ночное путешествие и встреча с мертвым 
женихом оказываются лишь сном. Литературные «сестры» Свет-
ланы – Ленора и Людмила, ропщущие на судьбу, – в итоге полу-
чают мертвых женихов и смерть. Светлана не ропщет, и в финале 
баллады ее вера вознаграждается возвращением суженого и одоб-
рением автора: «Лучший друг нам в жизни сей / Вера в провиде-
нье. / Благ зиждителя закон: / Здесь несчастье – лживый сон; /  
Счастье – пробужденье» [Жуковский, 1959, т. 2, с. 25]. 

На испытание веры, которое проходит героиня, следует об-
ратить особое внимание. С легкой руки В.А. Жуковского этот ос-



 
Нагина К.А., Кухтина Н.И. 

 

 

170

новополагающий мотив метельных снов войдет в русскую литера-
туру, чтобы отразиться в онирических реальностях героев Пушки-
на, Аксакова, Пастернака и, конечно же, Толстого. Сновидения 
подсказывают героям метельных текстов крайне важную для рус-
ской литературы и, думается, для русской ментальности XIX в. 
вообще стратегию поведения: ропот и бунт, как и любое проявление 
своеволия, не только не помогут в достижении цели, но окажутся 
прямой дорогой к гибели. «Вера в провиденье», умение читать зна-
ки судьбы и довериться ей – единственно верная линия поведения, 
ведущая к получению самых неожиданных наград. 

Так, метель и зима в русской литературе сливаются с поня-
тием судьбы, знаки которой являются героям во снах. Отдельно 
следует сказать, что подобные сны не случайно приурочены к 
зимнему времени года. Зиме отведен особый статус – в русском 
сознании она получает философский ракурс восприятия, соединяя 
витальную энергию с тоской по ее потере, жизнь со смертью.  
С зимой связана идея национальной идентичности, воплощающаяся 
уже в творчестве поэтов XVIII столетия: Ломоносова, Державина, 
Львова, соединяющих мощь русского оружия и государства в це-
лом, игру и кипение крови в русском человеке с зимой и бореем.  
А взаимодействие семантики зимы с праздниками Рождества, Свя-
ток и Крещения рождает ее связь с темой судьбы, проявляющейся, 
с одной стороны, в коллизиях испытания веры, а с другой – в мат-
римониальных сюжетах, соединяющих героев. 

Заметим, что в зимнем сне героини Жуковского соединились 
оба этих направления. Также это наблюдение помогает прояснить 
коллизии метельных снов героев Толстого: и персонажа «Мете-
ли», в глубине души мечтающего о необычном приключении, гро-
зящем смертельным исходом, и Анны Карениной, движущейся в 
метель навстречу своей роковой судьбе, и Василия Брехунова, не-
ожиданно осознавшего свое бытийное предназначение. 

Однако прежде чем приступить к анализу снов толстовских ге-
роев, следует обратиться к сновидениям персонажей А.С. Пушкина и 
С.Т. Аксакова, развивающихся в направлениях, намеченных 
В.А. Жуковским. В судьбы Марьи Гавриловны, Татьяны Лариной 
и Петра Гринева «вторгается провиденциальная стихия и оказыва-
ется счастливой (хоть и катастрофической) путеводительницей.  
В Метели это еще метафора. А в Евгении Онегине и Капитанской 
дочке зимняя стихия уже одушевлена (медведь) и олицетворена 



Пространство подсознательного в творчестве Л. Толстого: 
Сновидения в метель 

 

 

171

(Пугачев) – как безусловный первоисток не только обстоятельств, 
но и души героя и героини. Этим она выдвигается на роль перво-
предка, выступая поэтому в форме вещего сна (сон Татьяны)» 
[Иваницкий, 1998, с. 5] (курсив автора. – К.Н.). 

Сон Марьи Гавриловны и сон Татьяны Лариной объединены 
эпиграфом из баллады Жуковского «Светлана». Балладный кон-
текст в «Метели» поддерживает «сон о мертвом женихе». Только 
Светлана видит во сне мертвого жениха, который оказывается жи-
вым, а Марья Гавриловна видит Владимира умирающим, что обо-
рачивается его реальной гибелью во время военной кампании 
1812 года. Это позволяет А.И. Иваницкому говорить об инверсии 
балладного сюжета: «…страшный сон Марьи Гавриловны <…> 
оказывается “пробуждением” и браком с другим, “подменным” 
женихом. Он и есть настоящий суженый, поскольку появляется в 
жизни героини не в результате “романического” домашнего вос-
питания (как Владимир), а реальным и необратимым жизненным 
ходом стихии / истории» [Иваницкий, 1998, с. 8]. Возможно, сон 
этот и «не открывает героине смысла происшедшего с нею», как 
считает исследователь, но трудно назвать его «не вещим», ведь 
первая его часть содержит предупреждение о том, что венчание не 
состоится: «В самую минуту, как она садилась в сани, чтоб ехать 
венчаться, отец ее останавливал ее, <…> тащил ее по снегу и бро-
сал в темное бездонное подземелье», а вторая говорит о смерти 
Владимира: «Он, умирая, молил ее <…> с ним обвенчаться…» 
[Пушкин, 1960, т. 5, с. 65]. 

Марья Гавриловна и Владимир идут наперекор судьбе, во-
площенной в родителях, не дающих благословения на их брак. 
Бурмин же, которого метель приводит к Марье Гавриловне, в бук-
вальном смысле слова следует зову судьбы: «…непонятное мне 
беспокойство овладело мною, казалось, кто-то меня так и толкал. 
Между тем метель не унималась; я не вытерпел, <…> и поехал в 
самую бурю» [там же, т. 5, с. 74]. 

В «Метели» Пушкин развивает мысль, уже обозначенную в 
«Светлане» Жуковского: «вера в Провиденье» и умение следовать 
зову судьбы подлежит награде. Так обозначаются два типа персо-
нажей «метельного» текста русской литературы: «Одни следуют 
зову судьбы, другие идут наперекор предзнаменованиям, пытаясь 
собственными усилиями достичь желаемого» [Нагина, 2011, с. 15]. 



 
Нагина К.А., Кухтина Н.И. 

 

 

172

Судьба, воплощенная в метели, говорит со своими подопеч-
ными через сон, предупреждая их о ближайшем будущем. В «Ка-
питанской дочке» подобное предупреждение получает Гринев. 
Сон, увиденный им во время метельного путешествия под Орен-
бургом, присутствием «посаженого отца» напоминает сон Марьи 
Гавриловны: оба героя во сне видят фигуры, воплощающие безус-
ловный авторитет. Родной отец не пускает «молодую преступ-
ницу» обвенчаться с женихом, а «посаженый отец» «кличет» Пет-
ра Андреевича, предлагая ему благословение [Пушкин, 1960, т. 5, 
с. 298]. 

Присутствие авторитета отличает и зимний сон Татьяны 
Лариной (правда, героине он приснился зимой, но не в метель). Во 
сне она видит Онегина, предводительствующего шайкой «адских 
привидений» [Пушкин, 1960, т. 4, с. 101]. Евгений, подобно «от-
цам» из снов Марьи Гавриловны и Петра Андреевича, предъявляет 
свои права на Татьяну: «Мое! – сказал Евгений грозно, / И шайка 
вся сокрылась вдруг» [там же, с. 102]. 

Это явление авторитета героям сновидений весьма показа-
тельно: он воплощает силы высшего порядка, связанные с Роком и 
Судьбой. Заметим сразу, что Толстой явно следует в этом случае 
за Пушкиным. Юный путешественник из «Метели» в одном из 
своих сновидений видит старика, претерпевающего ряд трансфор-
маций; этого старичка еще нельзя назвать авторитетом в полной 
мере, его фигура и онирическая роль не так однозначны, как фигу-
ры старших во снах пушкинских героев; Анна Каренина также 
видит во сне мужика, копошащегося в мешке и «работающего над 
железом», и этот мужик связан с трагической судьбой героини; а 
вот Василий Андреевич Брехунов в рассказе «Хозяин и работник» 
видит истинного Хозяина бытия, зовущего его и открывающего 
герою подлинный смысл жизни. 

Присутствие авторитета во снах пушкинских героев под-
держивает их инициационную семантику. На преемственность сна 
Татьяны по отношению к сну Марьи Гавриловны неоднократно 
указывали исследователи (Маркович В.М., Виноградов В.В.: см. 
[Иваницкий, 1998, с. 9]), отмечающие «общий балладный адрес 
эпиграфов» [там же, с. 9]: «Для обеих девушек путь к суженому по 
степной целине завершается встречей в “лесном доме” с “подмен-
ным” женихом» [там же, с. 9–10]. «Смысл встречи – искушение 



Пространство подсознательного в творчестве Л. Толстого: 
Сновидения в метель 

 

 

173

ложным женихом: Онегин предстает не тем, кем казался Татьяне 
наяву» [Иваницкий, 1998, с. 16]. 

Точно так же большинство исследователей соотносит сны 
Гринева и Татьяны Лариной, отмечая совпадение сюжетов зимних 
сновидений, их развязок и сходство чувств, испытываемых Татья-
ной к Онегину и Гриневым к Пугачеву (Черняев, Альми, Бель-
кинд: см. [там же, с. 18]). Оба героя оказываются в пространстве 
дома (у Татьяны – лесного, у Гринева – отчего), являющегося ме-
стом инициационного испытания. 

Так ситуация сна, выступающего пространством инициаци-
онного испытания героев, становится обязательным элементом 
«метельного» сюжета русской литературы. Ее воссоздает и 
С.Т. Аксаков, правда, на ином, отличном от пушкинского, мате-
риале народно-поэтической традиции. 

Героями очерка являются мужики, сопровождающие обоз с 
хлебом. В исковерканной инеем березовой роще их настигает ме-
тель. Очерк изобилует инфернальными мотивами, поддерживаю-
щими «метельную» образность. Продолжая традицию изображе-
ния путешествия в метель как плавания по бурному морю, 
С.Т. Аксаков вводит образ змея, в народном сознании являюще-
гося повелителем стихий, как грозовой, водной, так и снежной: 
буран «слепил глаза, <…> ревел, свистал, выл, стонал, бил, тре-
пал, вертел со всех сторон <…> обвивался, как змей, и душил» 
[Аксаков, 1991, с. 443]. В итоге персонажей охватывает мистиче-
ский страх: «…кровь стынет… от страха, а не от холода» [там же, 
с. 443]. 

С этой образностью напрямую связан и сон мужиков, ре-
шивших переждать метель в степи. Следует отметить, что и у Ак-
сакова присутствует деление персонажей на два типа: тех, кто сле-
дует предначертанию и полагается на волю Бога / судьбы, и тех, 
кто вопреки всему пытается добиться своей цели. Четыре путника 
прислушиваются к совету мудрого старика «отдаться на волю бо-
жью» – распрячь лошадей, составить возы, поднять вверх оглобли, 
чтобы проезжающие мимо могли отыскать занесенных снегом лю-
дей, и ночевать в степи. 

Другие решают положиться на собственные силы и продол-
жают путь, надеясь выехать к умету. Соответственно уже опреде-
лившейся логике метельного повествования первым будет даро-
вана жизнь, вторые найдут свою смерть. 



 
Нагина К.А., Кухтина Н.И. 

 

 

174

С мужиками, оставшимися в степи, связан онирический код. 
Аксаков акцентирует странное состояние своих персонажей: когда 
их откапывают из-под снега, они пребывают в «беспамятности», 
«одурелости», как будто находятся в некоем пограничном с реаль-
ностью пространстве. Описание жертв бурана у Аксакова соответ-
ствует сказочному сюжету об «усыплении змеем»: «Очарованных 
жертв змея можно вернуть к жизни, причем иногда они <…> по-
лучают новые способности <…> …мужики, во главе со стариком, 
садятся <…> “как под шалашом”, их засыпает снег и они засыпа-
ют» [Нагина, 2011, с. 30]. Когда мужиков достают из-под снега, 
они находятся «в сонном, беспамятном состоянии, подобном со-
стоянию сурков, спящих зиму в норах» [Аксаков, 1991, с. 444]. 
Мужики начинают двигаться, но пребывают «без памяти, как бы 
одурелые, без всякого сознания» [там же, с. 444]. И это странное 
сонное состояние вызвано столкновением с хтоническим. О даль-
нейшей судьбе аксаковских мужиков ничего не известно, но впол-
не возможно, что они получили особый опыт или были отмечены 
инфернальными силами. 

Этот онирический код, связанный с метельным сюжетом 
русской литературы, будет учтен Толстым при создании рассказа 
«Метель». Сознание героя-путника находится в особом состоянии 
на грани бодрствования и сна, когда «воспоминания и представле-
ния с усиленной быстротой сменялись в воображении» [Толстой, 
1979, т. 2, с. 222]. Реальная и воображаемая картины обнаруживают 
связь, истоки которой следует искать в духовном состоянии пер-
сонажа. Юный герой исполнен мечтаний о необыкновенных свер-
шениях, жаждет проявить себя и быть оцененным по достоинству. 
Он мечтает о необыкновенном, даже трагическом приключении, 
которым «чревато путешествие в метель» [Нагина, 2011, с. 43]. 

«Метельный» текст Толстой продолжает сценой родов ма-
ленькой княгини в романе «Война и мир». Эта сцена не содержит 
сновидений, однако героиня пребывает в состоянии измененного 
сознания. Толстой развивает балладные мотивы, связанные с воз-
вращением пропавшего «жениха», и продолжает их инверсию: 
«метельной ночью воскресает жених, но умирает невеста» [Наги-
на, 2011, с. 20]. Звучит и мотив «невинной вины», сопряженный с 
князем Андреем, за некоторое время до родов жены готовым «от-
дать» всех близких людей – «отца, сестру, жену» «за минуту сла-
вы, торжества над людьми» [Толстой, 1979, т. 4, с. 334]. 



Пространство подсознательного в творчестве Л. Толстого: 
Сновидения в метель 

 

 

175

Состоянию маленькой княгини, пребывающей между сном и 
явью, аккомпанирует метель, символизирующая судьбу. Героиня 
чувствует, что сопротивление бессмысленно, но не понимает жес-
токости Провидения. Когда князь Андрей входит в комнату, на ее 
лице играет улыбка, которая означает минуту освобождения от 
страданий: «…она радостно улыбалась. <…> Блестящие глаза, 
смотревшие детски испуганно и взволнованно, остановились на 
нем <…> “Я вас всех люблю, я никому зла не делала, за что я 
страдаю? <…>”, – говорило ее выражение. <…> Она не удивилась, 
что он приехал; она не поняла того, что он приехал» [Толстой, 
1980, т. 5, с. 44]. Далее следует краткое описание жестоких стра-
даний, во время которых в княгине соединяется детское и «беспо-
мощно-животное» [там же, с. 44]. 

Следующим опытом описания состояния измененного соз-
нания, но уже напрямую связанного с онирической сферой, стано-
вится проникновение в подсознание Анны Карениной, движущей-
ся в вагоне железной дороги навстречу судьбе. 

Интерес писателя к бессознательному обусловлен стремле-
нием изучить тайные процессы психической жизни человека.  
К бессознательным аспектам Толстой относил состояние полного 
отсутствия у человека воли, в частности состояние сна, а также 
подверженность человека страстям. Проблема преодоления стра-
стей являлась одной из важнейших для Толстого в годы его моло-
дости и зрелости. Поиски гармонии приводят писателя к выводу о 
глобальной роли бессознательного в судьбе человечества. Призна-
ние существования некоего высшего закона, иррациональной си-
лы, управляющей людьми помимо их собственной воли, – особен-
ность толстовского мировосприятия: «Бывают дни, когда живешь 
как будто не нашей волей, а подчиняешься какому-то внешнему 
непреодолимому закону» [Толстой, 1984, т. 21, с. 253]. В ряду пси-
хических явлений, лежащих вне сферы сознательного, сновидения, 
по Толстому, занимают особое место, поскольку во сне истинное 
«я» обнажается и человек предстает таким, каков он на самом деле. 
Писатель допускал существование пророческих сновидений, 
имеющих непосредственное влияние на жизнь человека. Такого 
рода сновидения изображаются в романе «Анна Каренина». 

Проявления бессознательного получают художественное во-
площение в повторяющихся мотивах, имеющих не только непо-
средственно предметный, но и символический смысл. Так желез-



 
Нагина К.А., Кухтина Н.И. 

 

 

176

ная дорога, сквозной образ романа, олицетворяет нечто по своей 
«железной» сути враждебное жизни, зло цивилизации, одновремен-
но являясь символом движения. Но, как отмечает О. Сливицкая, это 
движение специфическое – «по рельсам, т.е. по одному, предна-
чертанному пути», что позволяет связать этот образ с мотивом не-
отвратимой судьбы [Сливицкая, 2009, с. 366]. Образ железной до-
роги тесно связан с мотивами гибельной страсти, возникающими 
уже в начале романа, в момент первой встречи Анны с ее будущим 
возлюбленным. На железной дороге приходит известие о смерти 
сторожа, раздавленного поездом, символически обозначающее не-
различимость личного выбора и обреченности в судьбе героини. 
Страсть в самом своем начале соединяется со смертью; смерть же-
лезнодорожного сторожа и встреча с Вронским сливаются в созна-
нии героини в одно предзнаменование, предвестие гибели: «Сте-
пан Аркадьич… увидал, что губы ее дрожат <…> – Что с тобой, 
Анна? <…> – Дурное предзнаменование, – сказала она» [Толстой, 
1981, т. 8, с. 77]. В сюжетной линии Анны предчувствия и пред-
знаменования подчеркивают закономерность, неотвратимость ее 
трагедии. Не случайно за мгновение до своей гибели под колесами 
поезда Анна вспоминает раздавленного сторожа: мотив железной 
дороги, сопряженный с мотивом смерти и гибельной страсти, «как 
знак судьбы <…> пронзает собой весь роман» [Сливицкая, 2009, 
с. 366]. 

На промежуточной станции в метель Вронский и Анна 
встречаются возле вагона. «Железное», зловещее сопровождает 
образ метели: «…ветер <…> затрепал каким-то железным ото-
рванным листом, и впереди плачевно и мрачно заревел… свисток 
паровоза. Весь ужас метели показался ей еще более прекрасен те-
перь. Он сказал то самое, чего желала ее душа, но чего она боялась 
рассудком» [Толстой, 1981, т. 8, с. 117]. Реальная снежная буря, 
становясь символическим олицетворением бури-страсти, несет 
гибель, отсюда этот «прекрасный» «ужас метели» – ужас страсти, 
противостоять которому героям не под силу, что подчеркнуто пи-
сателем: «На мгновенье буря затихала, но потом опять налетала 
такими порывами, что, казалось, нельзя было противостоять ей» 
[там же, с. 116]. 

Метель, железная дорога и кто-то, стучащий по железу, пе-
реходят в сны и становятся в романе символами основных начал, 
подчиняющих себе жизнь Анны, над которой изначально тяготеет 



Пространство подсознательного в творчестве Л. Толстого: 
Сновидения в метель 

 

 

177

рок, дурное предначертание. Изначально Анна овеяна роковым 
ореолом. В самом облике ее постоянно ощущается присутствие 
рвущихся наружу жизненных сил, побороть которые героине не 
под силу: «Как будто избыток чего-то так переполнял ее существо, 
что мимо ее воли выражался то в блеске взгляда, то в улыбке» 
[Толстой, 1981, т. 8, с. 72]. Попытки героини сдержать себя тщет-
ны: в ней бьется пламя жизни, усмирить которое она не в силах. 
Против воли героини совершается и неотвратимая трагедия: вле-
комая роковой силой страсти и неизбежности, она чувствует, что 
летит «головой вниз в какую-то пропасть, но <…> не должна спа-
саться» [там же, с. 469]. 

Анна – исключительная героиня в неразрешимой ситуации, 
трагическая героиня, чьи попытки обмануть судьбу тщетны. Роко-
вая участь Анны связана с ее естественным стремлением к свободе 
и счастью, жаждой активного участия в жизни, личностного про-
явления. Читая роман в поезде, Анна сосредоточивается на себе и 
своем жгучем желании жить: «…ей неприятно было читать, т.е. 
следить за отражением жизни других людей. Ей слишком самой 
хотелось жить» [там же, с. 114]. Постепенно она «переходит от 
фантазии к воспоминанию» [Густафсон, 2003, с. 305]. Сознание 
героини находится на грани сна и в состоянии едва заметных 
изменений: «На нее беспрестанно находили минуты сомнения, 
вперед ли едет вагон, или назад, или вовсе стоит <…> “Что там, 
на ручке, шуба ли это или зверь? И что сама я тут? Я сама или 
другая?” Ей страшно было отдаваться этому забытью. Но что-то 
втягивало в него <…> На минуту она опомнилась и поняла, что 
вошедший худой мужик <…> был истопник, <…> но потом 
опять все смешалось... Мужик <…> принялся грызть что-то в 
стене <…> Анна почувствовала, что она провалилась» [Толстой, 
1981, т. 8, с. 115]. 

Путешествие в поезде соотносится с внутренним путешест-
вием Анны к самой себе, определяющимся работой ее вспоми-
нающего сознания: «Вспомнила бал, вспомнила Вронского <…>: 
ничего не было стыдного. А <…> чувство стыда усиливалось, как 
будто какой-то внутренний голос именно тут, когда она вспомнила 
о Вронском, говорил ей: “Тепло, очень тепло, горячо”» [там же, 
с. 115]. Характерно, что последняя фраза, звучащая для Анны как 
голос совести, является словами истопника, который проверяет 
температуру в купе. Во вспоминающее сознание проникают зна-



 
Нагина К.А., Кухтина Н.И. 

 

 

178

чимые в контексте внутренней работы слова, обозначающие под-
спудно искомую сновидцем истину. 

Метаморфозы, происходящие с людьми и предметами в сно-
видении толстовской героини, отчасти инициированы метелью, до 
неузнаваемости искажающей пространство. Этот мотив «игры» 
метели с человеческим подсознанием от Толстого унаследует 
Б. Пастернак и развернет его в повести «Детство Люверс». Проис-
ходящее с Анной Карениной составляет подтекст восприятия Же-
ней Люверс вьюги и родов матери (см. [Нагина, 2011, с. 114–129]). 

Героиня Пастернака также пребывает в состоянии изменен-
ного сознания, ощущая инфернальный характер метели. В наслед-
ство от Анны Жене достается смешение ужаса и восторга. «Белые 
царства», спускающиеся с небес на землю, кажутся ей «упоитель-
но ужасными», «совершенно сатанински восхитительными» [Пас-
тернак, 1990, т. 4, с. 74]. Сознание героини начинает путаться, од-
нако ее, как и Анну, не отпускают события дня и она пытается 
сосредоточиться на них: «Она чувствовала, что нынче днем с ней 
было что-то такое, и тоже хотелось спать или плакать, но сообра-
зить, когда это было и что именно, не могла, потому что сообра-
жать была не в силах» [там же, с. 74]. 

Каренина пытается читать английский роман, Женя идет в 
мамину спальню за книгой Н.П. Вагнера «Сказки Кота Мурлыки», 
и там наблюдает трансформацию предметов. Во сне Анны истоп-
ник грызет что-то в стене и старуха, протягивая «ноги во всю дли-
ну вагона», наполняет его «черным облаком» [Толстой, 1981, т. 8, 
с. 115], а Женя видит, как металлический шар с кровати отрывается 
и плывет к гардеробу. Читая книгу, Женя так же, как и Анна, ока-
зывается в воображаемом пространстве: «Странная игра овладела 
ее лицом. Она ее не сознавала. То оно у ней расплывалось <…> и 
помертвелые зрачки, прикованные ужасом к странице, отказыва-
лись подняться <…> То вдруг принималась она кивать печати <…> 
В одном месте заблудившийся кричал с надрывом <…> и слышал 
отклик – эхо. Жене пришлось откашляться с немого надсада гор-
тани» [Пастернак, 1990, т. 4, c. 75]. 

В итоге «странное состояние Анны разрешается встречей с 
Вронским, Женино – родами матери. В жизнь обеих героинь вхо-
дит смерть. В жизнь Карениной – предчувствием неизбежного, в 
жизнь Люверс – мертворожденным братиком и гибелью “посто-
роннего” – Цветкова» [Нагина, 2011, с. 126–127]. 



Пространство подсознательного в творчестве Л. Толстого: 
Сновидения в метель 

 

 

179

Таким образом, «странное» состояние обеих героинь явно 
спровоцировано вьюгой, «врывающейся» в их подсознание и вы-
свобождающей работу сил не поддающейся «дневной» логике ре-
альности. 

В состоянии на грани бодрствования и сна впервые ясно 
обозначается сопутствующий Анне мотив раздвоенности: «Я сама 
или другая?» [Толстой, 1981, т. 8, с. 115]. Впоследствии она при-
знается мужу: «Я все та же... Но во мне есть другая, я ее боюсь – 
она полюбила того» [там же, с. 452]. 

Важнейшие открытия в самопознании персонажа происхо-
дят в моменты особых состояний, характеризующихся «особенно 
оживленной деятельностью мозга» при ослаблении контроля соз-
нания, – в сновидении, в экстатическом состоянии грезы, на грани 
сна и яви. Осознание собственной раздвоенности, трагического 
неразрешимого противоречия приходит к Анне именно в таком 
состоянии. По мнению Д.С. Мережковского, «правда то, что она 
любит и любовника, и мужа <…>, что оба “я”, живущие в ней, <…> 
одинаково искренние, одинаково истинные» [Мережковский, 2000, 
с. 441]. Бессознательное стремление Анны соединить два противо-
речащих друг другу «я» воплощается в сновидении, где «оба вме-
сте были ее мужья <…> И она <…> объясняла им, смеясь, <…> 
что они оба теперь довольны и счастливы. Но это сновидение, как 
кошмар, давило ее, и она просыпалась с ужасом» [Толстой, 1981, 
т. 8, с. 168]. В сновидении проявляется тенденция к воображаемо-
му исполнению желаний, отмеченная Зигмундом Фрейдом в его 
основополагающей работе «Толкование сновидений», но эмоции, 
испытываемые героиней после пробуждения, свидетельствуют о 
невозможности разрешения ситуации. 

«Толстой в “Анне Карениной” признает свободу и, следова-
тельно, моральную ответственность индивида», – замечает 
Д. Орвин [Орвин, 2006, с. 226]. Происходящее с Анной неизбежно, 
но неизбежность падения не отменяет карающей силы нравствен-
ного закона. Закон этот проявляет себя и как «грызущая совесть» 
героини, но в большей степени как внешняя сила, наказывающая 
ее мятущуюся душу. Воплощение этой внешней силы мы встреча-
ем в сновидениях в образе мужика, работающего над железом. 
«Мотив мужика и железа вплетается в сны Анны и Вронского», 
перекликаясь с эпизодом гибели железнодорожного сторожа, и 
«нагнетает чувство надвигающегося ужаса» [Сливицкая, 2009, 



 
Нагина К.А., Кухтина Н.И. 

 

 

180

с. 366]. По утверждению В.Н. Ильина, «внутренняя метафизиче-
ская <…> музыка обреченности» сопровождает Анну «с самого 
начала до конца», и этот сон становится «символом обреченности» 
[Ильин, 2000, с. 255]. Ужас сновидения порожден его абсурдно-
стью: «Мужик маленький <…> и страшный <…> нагнулся над 
мешком и <…> копошится <…> и приговаривает по-французски <…> 
И я от страха <…> проснулась во сне. И стала спрашивать себя, 
что это значит. И Корней мне говорит: “Родами, родами умрете <…>” 
И я проснулась...» [Толстой, 1981, т. 8, с. 397]. 

Упоминание о железе включает сновидение в символиче-
ский план. Сновидения Вронского и Анны выявляют страхи, не 
осознаваемые героями в дневной реальности: страх Вронского 
оказаться несвободным, связанным чувством к Анне, а также страх 
смерти охваченной тревогой Анны. Ужас, испытываемый ею, пе-
редается Вронскому: «Ужас был на ее лице. И Вронский, вспоминая 
свой сон, чувствовал такой же ужас» [там же, с. 397]. 

Особенно важно то, что один и тот же сон одновременно ви-
дят два персонажа. В соответствии с учением Юнга это можно 
трактовать как явление синхроничности, т.е. значимого совпаде-
ния явлений, не имеющих причинно-следственных связей, обу-
словленного причудливым взаимодействием между внутренним 
миром человека и внешним миром объективной реальности. Про-
исходящее в мире человеческих взаимоотношений «не изолирова-
но от внеположного познанного и непознанного мира, а резонирует 
с ним. В точках “чудесного” в романе происходит прорыв в едино-
сущее» [Сливицкая, 2009, с. 367]. 

Пророческое сновидение приобретает свою окончательную 
определенность перед развязкой, перед последней ссорой с Врон-
ским, после которой Анна решается на самоубийство: «Старичок-
мужичок <…> что-то делал, нагнувшись над железом, приговари-
вая бессмысленные французские слова, и она <…> чувствовала, 
что мужичок этот не обращает на нее внимания, но делает это… 
страшное дело в железе над нею» [Толстой, 1982, т. 9, с. 347]. 

Мужичок, равнодушно совершающий «страшное дело в же-
лезе над нею», символизирует здесь опустошающую страсть, сме-
нившуюся охлаждением Вронского к ней. Жуткое сновидение ста-
новится не менее ужасной явью, когда Анну, искавшую опоры и 
счастья в любви, постигает жестокое разочарование, и ей открыва-
ется, что «все неправда, все ложь, все обман, все зло» [Толстой, 



Пространство подсознательного в творчестве Л. Толстого: 
Сновидения в метель 

 

 

181

1982, т. 9, с. 362]. Она решается на самоубийство, словно исполняя 
зловещее пророчество: «И вдруг, вспомнив о раздавленном чело-
веке в день ее первой встречи с Вронским, она поняла, что ей надо 
делать» [там же, с. 364]. Вновь происходящее совершается словно 
помимо ее воли – героиня не властна над своей судьбой и не спо-
собна противостоять надвигающейся гибели, как была не способна 
противостоять страсти: «Она <…> упала под вагон <…> И в то 
же мгновение она ужаснулась тому, что делала. <…> Она хотела 
подняться…; но что-то огромное, неумолимое толкнуло ее… и по-
тащило... “Господи, прости мне все!” – проговорила она, чувствуя 
невозможность борьбы. Мужичок, приговаривая что-то, работал 
над железом» [там же, с. 364]. В этом кошмарном сне, ставшем 
ужасной явью, воплотилось и совершилось то «страшное дело над 
нею», что начало совершаться в гибельной страсти и с беспощад-
ной неизбежностью завершилось в смерти. «Что-то огромное, не-
умолимое» – Судьба, Рок, тяготевшие над героиней, – свершило 
приговор. 

Последней главой толстовского «метельного» текста стал 
рассказ «Хозяин и работник», в котором финальные сновидения 
героев играют ключевую роль. Этот рассказ завершает и «метель-
ный» текст русской литературы XIX в. целом. Здесь «Толстой ори-
ентируется на пушкинскую модель развития сюжета метели: чело-
век, сбившийся с пути, должен совершить этический выбор и <…> 
обрести истину» [Нагина, 2011, с. 51]. 

Василий Андреич Брехунов – купец второй гильдии, цер-
ковный староста и хозяин постоялого двора – отправляется торго-
вать рощу к соседнему помещику. В попутчики он берет работника 
Никиту. Василий Андреич в расчетах всегда обманывает Никиту, а 
тот руководствуется верным житейским правилом, которое в кон-
тексте повести приобретает смысл бытийный: брать, что дают, и 
не роптать на судьбу и хозяина. Вспомним, что в «метельном» 
тексте всегда присутствует два типа героев: одни своими актив-
ными действиями пытаются проложить дорогу к намеченной цели 
и терпят поражение, другие слышат голос судьбы, не ропщут и 
полагаются на волю Бога, который вознаградит их. 

Как только хозяин и работник покидают Кресты, сразу заме-
чают, что ветер стал сильнее. Заблудившись, путники попадают в 
деревню Гришкино, где на улице «отчаянно трепалось от ветра раз-
вешанное замерзшее белье: рубахи, одна красная, одна белая <…> 



 
Нагина К.А., Кухтина Н.И. 

 

 

182

Белая рубаха особенно отчаянно рвалась, махая своими рукавами» 
[Толстой, 1982, т. 12, с. 308]. Эти «замерзшие» рубахи явно пред-
рекают финал метельного путешествия: Василий Андреич, перед 
смертью предпринимавший отчаянные попытки к спасению, и по-
луживой, хотя и «обмороженный», Никита. 

Герои снова отправляются в путь. Когда Василий Андреич 
не знает, как поступить, он обращается к работнику, и решение в 
первый раз принимает Никита, который распрягает лошадь, ук-
рывает ее веретьем и предлагает хозяину ночевать в степи, сле-
дуя все той же логике бытийного поведения: « – А не замерзнем 
мы? <…> – Что ж? И замерзнешь – не откажешься, – сказал Ни-
кита» [там же, с. 324]. 

Василий Андреич засыпает неожиданно для себя, когда его 
мысли заняты пересчетом барышей. Деньги – «смысл, радость и 
гордость его жизни» [там же, с. 326]. В этот момент Брехунов не-
ожиданно физически ощущает свое одиночество, оно принимает 
вид «белой колеблющейся темноты», которая была «со всех сто-
рон» [там же, с. 327]. Выкурив папироску, он «укутался и опять 
начал вспоминать, мечтать и <…> вдруг <…> задремал» [там же, 
с. 328]. 

Внезапно проснувшись, Василий Андреич не может уже 
вернуться в прежнее расположение духа. Ему вспоминается слу-
чай с замерзшим Севастьяном, который «закоченел весь, как туша 
мороженая» [там же, с. 328]. Мысль о «мороженой туше» предре-
кает финал жизни самого Брехунова. Чтобы унять постепенно  
овладевающий им страх, Василий Андреич отвязывает Мухортого 
и, отмахнувшись от проснувшегося Никиты, отправляется искать 
дорогу. 

Теперь внимание Толстого переключается на работника, 
разбуженного ото сна своим хозяином. Никита чувствует, что си-
лы оставляют его, но мысль о смерти не пугает его, как Брехунова, 
«потому, что <…> он чувствовал себя всегда <…> в зависимости 
от главного хозяина, …который послал его в эту жизнь, и знал, что 
и умирая он останется во власти этого же хозяина, и что хозяин 
этот не обидит» [там же, с. 332]. 

Тем временем метель водит Брехунова по кругу. Когда Ва-
силий Андреич отчаивается и думает о смерти, лошадь приводит 
его назад к Никите. 



Пространство подсознательного в творчестве Л. Толстого: 
Сновидения в метель 

 

 

183

Энергическая натура Брехунова толкает его к решительным 
действиям – в этой «белой пустыне» [Толстой, 1982, т. 12, с. 335] 
он больше ни к чему не может приложить свой труд, как только к 
спасению замерзающего работника. Василий Андреич «покрыва-
ет» работника своим теплым телом и шубой, но, «к своему удив-
лению», вдруг начинает плакать и констатирует свою «слабость» 
(«…я, видно, ослаб вовсе» [там же, с. 337]) – чрезвычайно важный 
симптом в художественном мире Толстого. Слабость – сигнал к 
перерождению героя, поскольку вера и слабость, в представлении 
писателя, взаимосвязаны. В «Исповеди», в дневниковых записях 
Толстого нередко появляется образ веры: «грудной ребенок на ру-
ках матери», не знающий, «кто его держит, кто греет, кто кормит», 
но уверенный в том, «что есть этот кто-то», кто «любит его» [Тол-
стой, 1957, т. 23, с. 385]. «Слабость» позволяет Брехунову про-
зреть тесную связь между ним и Никитой. 

В предсмертном сне Брехунова воспоминания перемежаются 
с реальностью. Он вспоминает «о празднике, жене, становом, 
свечном ящике и… о Никите, лежащем под этим ящиком» [там же, 
с. 338]. Свечной ящик – ключевой образ сновидения героя. Он 
продает свечи, лежащие в этом ящике, и, обманывая прихожан, 
«едва обгоревшие» [там же, с. 335] прячет назад. Это – символ ут-
раты сакрального смысла веры. В сновидении под этим ящиком 
лежит Никита; затем ящик сменяется «домами, крытыми железом, 
под которыми лежал Никита» [там же, с. 338]. В реальности Ники-
та лежит под Василием Андреичем, следовательно, сам Брехунов 
уравнивается со «свечным ящиком» и «домами, крытыми желе-
зом», – символами материального достатка. 

Во второй части сновидения снова появляется «свечной 
ящик», из которого Василий Андреич хочет достать свечу, но руки 
не поднимаются, а ноги приросли к полу. Эти онирические образы 
отражают действительное положение дел: Василий Андреич за-
мерзает – и символическое: он отказывается от основного дела 
своей жизни – торга – как ненужного и бесполезного. И «свечной 
ящик» превращается в «постель», в которой лежит Василий Анд-
реич и ожидает станового [там же, с. 339]. 

Становой, или становой пристав, – фигура, превосходящая 
Брехунова. Напомним, что практически всем персонажам «ме-
тельных» снов снится отец или иной человек, олицетворяющий 
для сновидца авторитет. Сон Василия Андреича венчает эту чере-



 
Нагина К.А., Кухтина Н.И. 

 

 

184

ду «метельных» сновидений: во сне ему является истинный Отец, 
Хозяин бытия. Именно его, а не станового – «хозяина» земного 
масштаба – ожидает Брехунов: «...приходит тот, кого он ждал, и 
это уж не <…> становой, <…> но тот самый, кого он ждет» [Тол-
стой, 1957, т. 12, с. 339]. Реальность продолжает сновидение: за-
мерзающий герой, как и во сне, не может пошевелиться, однако 
«нисколько не огорчается», в то же время отчетливо осознавая, 
«что это смерть» [там же, с. 339]. Главное для него – жизнь Никиты, 
«и ему кажется, что он – Никита, а Никита – он <…> “Жив, Никита, 
значит, жив и я”» [там же, с. 339]. 

Непосредственно перед смертью Брехунов осознает себя че-
ловеком, отличным от прежнего, ассоциировавшего себя с деньга-
ми, лавками, домом и кабаком. Ему открылась истина, и на зов того, 
кто уже окликал его, герой отвечает радостно: «“Иду, иду!” <…>  
И он чувствует, что он свободен» [там же, с. 338]. 

Работнику Василия Андреича также снится сон, в котором 
он едет с мельницы с возом хозяйской муки и тот вязнет в ручье. 
Образ непомерной тяжести, одновременно символизирующей и 
жизнь и смерть, связывает сновидения хозяина и работника. Воз 
«не двигается и прилип ему… к спине» [там же, с. 340]. Он просы-
пается и понимает, что «воз – это мертвый замерзший хозяин» 
[там же, с. 340]. 

Пробуждение ото сна герой воспринимает как уже реали-
зованную смерть: «Когда Никиту разбудили, он был уверен,  
что <…> умер», и, осознав, что жив, он «скорее огорчился» [там 
же, с. 341]. Он уже перешел порог, отделяющий жизнь от смерти, 
и уверился в том, что она не страшнее сна, а напротив, очень на 
него похожа. 

Повествование Толстой заканчивает рассказом о настоящей 
смерти Никиты, случившейся через двадцать лет после смерти Ва-
силия Андреича. Герой умирает под образами, попросив прощения 
у своих близких и «радуясь тому, что <…> по-настоящему перехо-
дит из этой наскучившей ему жизни в… иную жизнь» [там же, 
с. 341]. Сближение сна со смертью и с пробуждением после смер-
ти к иной жизни акцентируется Толстым в последних строках по-
вести: «Лучше или хуже ему там, где он, после этой настоящей 
смерти, проснулся?» [там же, с. 341]. 

Таким образом, рассказ «Хозяин и работник» поистине за-
вершает «метельный текст» русской литературы XIX в., в котором 



Пространство подсознательного в творчестве Л. Толстого: 
Сновидения в метель 

 

 

185

метель сближается с судьбой и смертью, а смерть оборачивается 
сном, от которого человек просыпается у истинного Хозяина в 
ином мире. 

 
 

Список литературы 
 

Аксаков С.Т. Детские годы Багрова-внука. Семейная хроника. – Уфа: Башк. кн. 
изд-во, 1991. – 445 с. 

Густафсон Р. Обитатель и чужак. Теология и художественное творчество Льва 
Толстого. – СПб.: Академический проект, 2003. – 480 с. 

Жуковский В.А. Собрание сочинений в 4 т. – М.; Л.: ГИХЛ, 1959–1960. 
Иваницкий А. «Зимний путь» у Пушкина («национальная» природа – кухня исто-
рии как культуры) // Slavicatergestina. – Trieste, 1998. – N 6. – С. 5–36. 

Ильин В.Н. Миросозерцание графа Льва Николаевича Толстого. – СПб.: РХГИ, 
2000. – 480 с. 

Мережковский Д.С. Лев Толстой и Достоевский. – М.: Наука, 2000. – 593 с. 
Нагина К.А. Метельные пространства русской литературы (XIX – начало 
ХХ века). – Воронеж: Издательство «НАУКА-ЮНИПРЕСС», 2011. – 129 с. 

Орвин Д. Искусство и мысль Толстого. – СПб.: Академический проект, 2006. – 
304 с. 

Пастернак Б.Л. Собрание сочинений в 5 томах. – М.: Худ. лит., 1989–1992. 
Пушкин А.С. Собрание сочинений в 10 томах. – М.: ГИХЛ, 1959–1962. 
Сливицкая О.В. Истина в движенье. О человеке в мире Л. Толстого. – СПб.: Ам-
фора, 2009. – 442 с. 

Толстой Л.Н. Полное собрание сочинений в 90 томах. – М.: Худ. лит., 1928–1959. 
Толстой Л.Н. Собрание сочинений в 22 томах. – М.: Худ. лит., 1978–1985. 

 
 

References 
 

Аksakov, S.T. (1991). Detskie gody Bagrova-vnuka. Semejnaya khronika. Ufa: Bashk. 
kn. izd-vo. 

Gustafson, R. (2003). Obitatel' i chuzhak. Teologiya i khudozhestvennoe tvorchestvo 
L'va Tolstogo. Saint-Petersburg: Аkademicheskij proekt. 

Zhukovskij, V.А. (1959–1960). Sobranie sochinenij v 4 t. Moscow, Leningrad: 
GIKHL. 

Ivanitskij, А. (1998). «Zimnij put'» u Pushkina («natsional'naya» priroda – kukhnya 
istorii kak kul'tury). Slavicatergestina, (6), 5–36. 

Il'in, V.N. (2000). Mirosozertsanie grafa L'va Nikolaevicha Tolstogo. Saint-Petersburg: 
RKHGI. 

Merezhkovskij, D.S. (2000). Lev Tolstoj i Dostoevskij. Moscow: Nauka. 
Nagina, K.А. (2011). Metel'nye prostranstva russkoj literatury (XIX – nachalo XX 

veka). Voronezh: NАUKА-YUNIPRESS». 



 
Нагина К.А., Кухтина Н.И. 

 

 

186

Orvin, D. (2006). Iskusstvo i mysl' Tolstogo. Saint-Petersburg: Аkademicheskij proekt. 
Pasternak, B.L. (1989–1992). Sobranie sochinenij v 5 tomakh. Moscow: Hudožestven-

naâ literatura. 
Pushkin, А.S. (1959–1962). Sobranie sochinenij v 10 tomakh. Moscow: GIKHL. 
Slivitskaya, O.V. (2009). Istina v dvizhen'i. O cheloveke v mire L. Tolstogo. Saint-

Petersburg: Аmfora. 
Tolstoj, L.N. (1928–1959). Polnoe sobranie sochinenij v 90 tomakh. Moscow.: KHud. lit. 
Tolstoj, L.N. (1978–1985). Sobranie sochinenij v 22 tomakh. Moscow: KHud. lit. 


